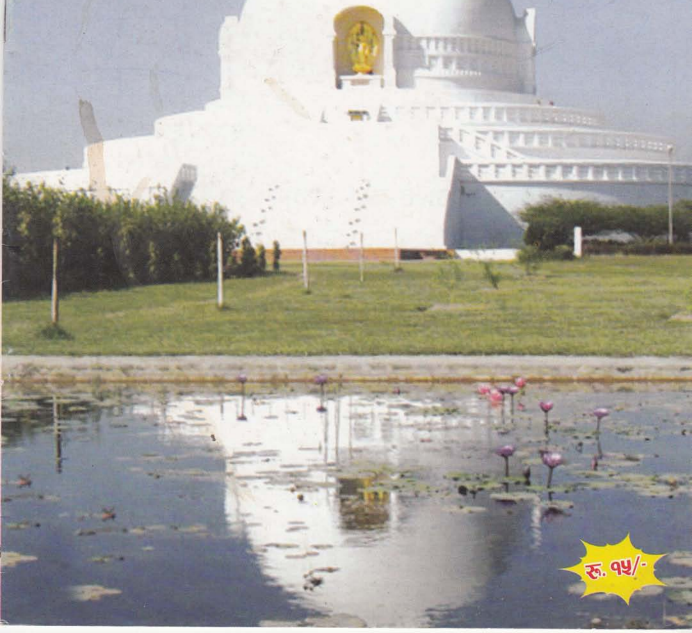


वर्ष ३४ अङ्क ३ आषाढ पूर्णिमा (गुरु पुणिह)





# वेपालको पहिलो बौद्ध मासिक पत्रिका

ब्.सं. २५५०

ने.सं. १९२६ ग्रु प्ण्ही

२०६३, आषाढ शुक्लपूर्णिमा

वर्ष ३४ अंक ३

The Ananda Bhoomi A Buddhist Monthly:

Year. 34

No. 3

#### बुद्ध वचन



जिघच्छा परमा रोगा-सङ्घारा परमा दुखा। एतं जत्वा यथाभूतं-निब्बानं परमं सुखं (२०३)

भोक रोग हो, संस्कार परम दुःख हो। यस्तो जानेर भेट्टाएको निर्वाण नै परम सुख हो । (२०३)

# कार्यालय ठेगाना

आनन्दकुटी विहार गुठि

पोष्ट बक्स : ३००७, आनन्दकुटी विहार, स्वयम्भू फोन : ४२७१४२०, फ्याक्स : ४२२८०९७

ई-मेल : anandkutibihar@ntc.net.np

वार्षिक रू. १५०।-

### विषय सूची

| १) सम्पादकीय                       |                              | ?  |
|------------------------------------|------------------------------|----|
| २) पाठक प्रतिक्रिया                | NONE TO SEE                  | 3  |
| ३) सम्मा आजिव -                    | - आचार्य भिक्षु कुमार कास्यप | x  |
| ४) अम्ब जातक -                     | - स्व.आचार्यभिक्षु अमृतानन्द | Ę  |
| ५) लोकतथ चरिय -                    | - भिक्षु सुजन किर्ति         | 9  |
| ६) बानी -                          | - भिक्षु धर्ममूर्ति          | c  |
| ७) मन भित्र                        | भिक्षु कोण्डञ्ज              | 99 |
| ८) बाल मञ्च बिना -                 | - शिर्षकको कथा               | 98 |
| <ul><li>परित्राण पाठ -</li></ul>   | भिक्षु सरणंकर                | 98 |
| १०) खण्डन ६ -                      | श्री धर राणा                 | 95 |
| 99) what is the Dhadda - ven sochu |                              | 20 |
| १२) बौद्ध गतिबिधि                  |                              | 24 |

#### आवरण पुष्ठ

निश्चल पानीको छहारीमा शानित स्तुपको प्रतिबिम्ब ।

-शान्ति स्तुप चैत्य लुम्बिनी

वार्षिक ग्राहक बनी सहयोग गरौ



**निर्देशक** भिक्षु कुमारकाश्यप महास्थविर

सल्लाहकार भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थविर तीर्थनारायण मानन्धर

> सर्वादक भिक्षु धर्ममूर्ति

प्रबन्ध सम्पादक संघरत्न शाक्य

> **सहयो**ं । भिक्षु प्रज्ञारत्न

आर्थिक ट्यवस्थापक माणिकरत्न शाक्य

> विशेष सहयोजी त्रिभ्वनधर त्लाधर

सहयो**ी** मणिरत्न तुलाधर

सहयोगी

बुद्धजयन्ती समारोह सिमिति (श्रीघः), भिक्षु मैत्री महास्थिवर (लुम्बिनी), अ. ईन्द्रावती, सत्यना शाक्य, नरेश वजाचार्य/विद्यादेवी शाक्य (वुटवल), याम शाक्य (वेनी), सर्जु वजाचार्य (पात्पा), उत्तम वुद्धाचार्य (पोखरा), कृष्णप्रसाद शाक्य (वाग्लुङ), विजय गुरुङ (लमजुङ) शेखर शाक्य (नारायणगढ), सुवर्णमुनि शाक्य (भैरहवा),

**मुद्रण** एस. प्रिन्टर्स, काठमाण्डौ

प्रकाशक आनन्दकुटी विहार गुथि आनन्दकुटी विहार, स्वयम्भू का जि.इ.नं. ३४/०३४/३५/म.क्षे.ह.नि.इ.नं. ७/०६१/६२

# सम्पादकीय

#### शान्तिको स्थापना

आज विश्वको प्रिरप्रेक्ष्यमा शान्ति एक नितान्त अत्यावश्यक र छलफलको विषय भएको छ साथै शान्ति स्थापनार्थ विशेष योगदान पुऱ्याउने महानुभावहरूलाई सम्मानार्थ विश्वको सर्वोच्च उपहार शान्ति नोवेल पुरस्कार समेत स्थापना गरी, शान्ति स्थापनार्थ योगदान गर्ने दलाइ लामा र मार्टिन कि लुथर आदिलाई शान्ति नोवेल पुरस्कारले पुरस्कृत गरिसिकएको छ। यसरी नै विश्वका विभिन्न राष्ट्रहरूले उपहारहरूको स्थापना गरिरएको छ। तर पनि विश्वमा शान्ति स्थापना हन सकेको छैन।

यस्तो अवस्थामा विश्वमा शान्ति स्थापनार्थ चाहिने आधारभूत तत्वहरू के के हुन्, त्यसको पहिचान गरिसकेपछि मात्र निश्चित रूपमा शान्ति स्थापना गर्न सिकन्छ । अन्यथा त्यस प्रकार शान्तिले दिर्घकाल रुपमा शान्ति कायम गर्न सिकन्न । तसर्थ स्थायी रुपमा शान्ति स्थापना गर्न के कस्तो प्रिक्रया अपनाउन सिकन्छ भन्ने तर्फ बुद्धको दर्शन अनुसार शान्ति कायम गर्नको लागि विशेषत मानवहरूलाई अत्यावश्यक आधारभूत आवश्यकताको परिपूर्ति भएमा समाजमा हुने अशान्तिको ४० प्रतिशत् कम हुन्छ । र बाँकि ४० प्रतिशत् अशान्ति हुने मानवहरूको अवगुणमा आधारित संकुचितता, वैमनष्यता, शंकालुपन र असमभवारीपनलाई लिएको छ ।

तसर्थ सही रूपमा स्थायी, दिर्घकालीन शान्ति स्थापना गर्नको लागी प्रथमतः आधारभूत तत्वलाई प्राथमिकता दिइएको खण्डमा कसैले त्यसको प्राप्तिको लागि आफ्नो क्षमता भन्दा बिढ खट्नु नपरोस् जसबाट उस्मा नैराश्यताको भाव नभ्रत्कोस् उसले अनैतिक कार्य, घुसखोरी किमसन, लुट, चोरी जस्ता कार्य गर्न नपरेको होस् भने दोश्रोमा मानवमा विद्यमान अवगुणहरूलाई हटाउन सकेमा निश्चय नै शान्ति स्थापना सफल हुनेछ । यसको लागि बुद्धोपदेशित चतुरार्यसत्य अन्तरगतको आर्यअष्टाङ्गिक मार्गलाई अनुगमन गर्न सक्नु पर्दछ । जसमा उल्लेख भएका सही संकल्प, सही हेराइ, सही बोलि, सही काम, सही जीविका सही व्यायाम, सह समृति र सही रूपमा ध्यान पुऱ्याएर कार्य गर्नु आदि आठवटा मार्गलाई जीवनमा अनुसरण गर्न सकेको खण्डमा निश्चय नै शान्ति स्थापना सफल हुनेछ । आशा र भरोसा गरौं सम्पूर्ण मानवले बुद्धोपदेशित गम्भिराती गम्भिर हृदयस्पर्शी समयापेक्ष आर्यअष्टाङ्गिक मार्गलाई अनुसरण गरी शान्ति स्थापना गर्ने कार्यमा सबैले पहल गरिदिने छ ।

धन्यबाद

# पाठक प्रतिक्रिया

बहस हुनु भएन। बुद्धधर्मको एक स्तम्भका हिपमा रहेको यस आनन्द भूमि पत्रिकामा बिगत केहि महिना देखि एक लेखको खण्डन नाटकीय शैलिमा शिरियल भौ कमश प्रस्तुति गरेको पढ्न पाउँदा आनन्द भूमि पत्रिकाको स्तर न्यूनिकरण भए पो जस्तो महसुश गर्न पुगे। तसर्थ बहस र खण्डन गर्नु परेमा बुद्धिजीविहरु

एक आपसमा, आम्ने-साम्ने बिस खण्डन र तर्क गरेमा ज्ञानवर्द्धक र सफल पनि हुनेछ यसरी प्रस्तुतिकरण गरेर तपाईहरुले आ-आपनो पाण्डित्याई मात्र प्रस्तुति गर्न खोजेको जस्तो भान हुन्छ। आशा छ भविष्यमा तपाईहरुको खण्डन र प्रतिक्रिया नभई समसामियक र रोचक लेख रचनाहरु पढ्न पाउने छु।

- आभा, लाजिम्पात

# तीतो अत्य ५

-आभा

थिएन यहाँ दु:ख मात्र, साथ साथ कारण पनि ॥ ह्ँदैन यहाँ कारण मात्र, खोजे भेटिन्छ मार्ग अवश्य पनि ॥१॥ त्यहि मार्गको भूमरीमा, भौतारिएका सिद्धार्थ पनि ॥ के मात्र गरेनन् उन्ले, सुनख र गोण ब्रत पनि ॥२॥ जब बोले अन्तर मनले. यी सब व्यर्थ हुन्, आफ्नो शरिरलाई दु:ख दिने ॥ यदि यस्तै हो भने तः, पाउँथे जलचरले मुक्ति त ॥३॥ थियो बिचार यस्तै बोधिसत्वको, तब त लागे गयातिर ॥ कस्न थाले पलेटी बरको. गरे अभ्यास निराहारको ॥४॥ कतिञ्जेल बसिन्थ्यो र. निराहार पनि ॥ सकेन थाम्न आफ्नो शरीर, तब बोध गरे यो पनि बेकार ॥५॥ जब श्रु गरे अन्नपान, भने आफ्नै मित्रले बिश्वास घात ॥ के थाहा त उनिहरुलाई. भोकको महत्व ॥ क्नै दिन भोकाएर बसेको भएत: ॥६॥ थिएन उस्को क्नै सरल यात्रा, बाकिं थिएन हीन र अति मात्रा ॥ सोच्न थाले अब म रोजुं कुन बाटो, बिकं थियो तः अब एक मात्र ॥ ९॥ थिएन त्यो कुनै उद्देश्य बिहीनको, तब तः जस्तो भएता पनि सहेको ॥ थिएनं त्यो कुनै बाहिरको, खोजिएर भेट्टाउने खालको ॥ थियो तः त्यो, आफ्नै बानि सुधार्ने खालको ॥ आ मानेन निरर्थक, आफ्नो पहिलो प्रयाशलाई ॥ थाने कृतै शिक्षा, त्यसलाई पनि ॥ तः उन्ले बुभ्ने, र बुभाउन सके, मध्यम मार्ग, के हो? भनी ॥८॥

# सम्भा आजिव

- आचार्य भिक्षु कुमार कास्यप महास्थिबर *आनन्दकुटी बिहार,स्वयम्भू* 

सम्मा आजिव यो आर्यअष्टाङ्गिक मार्ग अन्तर्गतको पाँचौ खुड्किलोको रूपमा समुल्लेख भएको छ । यो मार्ग अन्य मार्ग भन्दा विशेष रूपमा उल्लेख गर्नु पर्ने हुन्छ । किनकि यो मार्गलाई आर्यअष्टाङ्गिक मार्गको मेरूदण्डको रूपमा पनि लिइन्छ । तसर्थ यस मार्गलाई मुख्य रूपमा चर्चा गर्नु पर्ने हुन्छ ।

周节的 无规矩 解除种种物性 明神师

सम्मा आजीव भन्नाले सम्यक रूपमा जिवन निर्वाह गर्ने कार्यलाई सम्मा आजीव भनिन्छ वा सही रूपमा जिवन यापन गर्ने, अथवा वुभने सरल भाषामा, वा धार्मिक भाषामा उल्लेख गर्नु पर्दा सम्मा आजीव भनेको सही रूपमा जीवन यापनको लागि छलकपट विना जालभेल गरी, ठग्ने पवृत्ति आदि वाहेक धार्मिक तरीकावाट पञ्चशीलमा प्रतिस्थित् भई, अन्य काम गरी जिवन यापन गर्ने तरिकालाई सम्मा आजिव भनी परिभाषित गर्न सिकन्छ । सम्मा आजिवकामा बुद्धले निम्न पाँच प्रकारका कार्यलाई मिथ्या आजिविको रूपमा परिभाषित गर्नु भएको छ । ती हन्:-

- सत्थ वाणिज्जा:-हिंसा र युद्धलाई अभिप्रेति गराउने हात-हतियारको विकि वितरण गर्न ।
- दास वाणिज्जा:-पैसाको लागि आफ्ना छोरा छोरीहरूलाई दास बनाउन बेच्न ।
- ३) सत्त वाणिज्जाः-हिंसाको लागि पशु प्राणिहरू वेच्नु ।
- भज्ज वाणिज्जा:-मानिसलाई विवेकी हीन र पशु समान तुल्याउने नशालु लागु पदार्थ, जाँद रिक्स आदि वेच्नु । र
- पार्ने खालका विशालु विष आदिको व्यापार गर्नु ।

उपरोत्त पाँच प्रकारका व्यापारलाई बुद्धले मिथ्या आजिविकाको रूपमा उपदेश दिनु भएको छ । त्यस वाहेक अन्य धार्मिक तरिकाले गर्ने व्यापार-व्यवसायलाइ सम्मा आजिवको रूपमा उल्लेख गर्न सिकन्छ । बुद्धोपदेश अनुसार मिथ्या आजिव अन्तर्गत व्यापार व्यवसाय गर्दा आफ्नो फाइदाको लागि दुधमा पानी मिसाएर वेच्नु, असल खाले चामलमा कमसल खालको चामल मिसाएर वेच्नु, कमसल खाले चामलमा पनि धान अथवा अन्य कुनै त्यस्ता चामल आकार र रंगको स-साना ढुङ्गा मिसाएर विकि वितरण गर्नु, पेट्रोलमा मिट्टतेल मिसाउनु आदि कार्य सम्मा आजिव अन्तर्गत नपर्ने व्यवसायहरू हुन् । यसर्थ सम्मा आजिव वा सही रूपमा जिवन व्यतित गर्न वौद्ध चर्या अनुसार कठिनै छ तर कठिन भनेर प्रयास चाहि छाड्न हुन्न । तसर्थ

सम्मा आजिवलाई सही रूपमा वुभनु अत्यावश्यक छ । अव माथि उल्लेखित पाँच वुँदालाई विस्तृत रूपमा अध्ययन गरौँ ।

(१) सत्थ वाणिज्जा अथातं हातं हतियारको वेच विखन गर्न । आजको विश्व हत्या र हिंसावाट आकान्त भएको छ यो हुनुमा विशेषत हतियारको उत्पादन र विकि वितरण नै प्रमुख कारण हो भन्दा कसैको दुईमत नहोला । आजको विश्वको ज्वलन्त उदाहरणको रूपमा लिन् पर्दा इराकमा शान्ति स्थापनार्थ संयुत्त राष्ट्रसंघ प्रमुख राष्ट्रहरू सम्मिलित अमेरिका, बेलायत आदि राष्ट्रहरू मिलि आतंकवादिहरूलाई निमित्यान्न पार्ने प्रयाशमा कति आफ्ना सैनिकहरूले ज्यान गुमाउन पगे तः कति जनाको प्राण पखेरू आतंकको नाममा गुमाउन पूगे यसबाट कसलाई फाईदा र लाभ भयो । अवश्य कसैलाई लाभ भएन होला, भए ती पुँजिवादि अधिनायकवादिहरूलाई मात्र हो। फाइदा मात्र तिनीहरूलाई भए जसले हात-हतियार उत्पादन गरेर प्रयोग विना त्यसै राखेका थिए उनिहरूको प्रयोग परिक्षण गर्ने थलो भइदियो । विगत नेपालको घटनाहरूलाई नै हेरौं चाहे त्यो एक द्ईको ज्यान लिने खालको हत्या नै होस् या तः परिवार र समाजका धेरै भन्दा धेरै को ज्यान लिने आतंककारी भिल्ला वोकेका मानवका सम्हका एक पक्षले गरिएको आतंककारीको ज्यादित नै किन नहोस ।

२) दास वणिज्जा:-दासत्वको लागि आफ्ना छोरा-छोरी वेच्न । प्राय कोही पिन आमा-वुवाले आफ्ना छोरा-छोरीलाई वेच्दैनन् र वेच्न चाहँदैनन् यस्तो हुँदाहुँदै पिन वाध्यता र पिरिस्थितिले कोहि-कसैलाई यस्तो काम गर्न अभिप्रेरित गरेको हुन्छ । कारण समाजमा विध्यमान असमानता, गरिवी र पछोटेपनले गर्दा यस्तो कुकृत्य कार्य गर्न कुत्कुत्याएको हुन्छ । यसले गर्दा अभिभावकहरूले नचाहन्दा नचाहन्दै पिन यस्तो कार्य गर्न तमिसन् परेको हुन्छ । जसको पिरणाम यित घातक सिद्ध हुन पुग्दछ की नेपालको विगतमा भएको र हाल भइरहेको वाल वच्चाहरूलाई सर्कसमा खेलाउन वेचेकाहरूले भोगेका तीता क्षण र दुखद खवरले को मात्र सभ्य मानवहरूको मन नरोएको होला । र हाल पिन सिक्रय रूपमा सञ्चालन भइरहेको चेली वेटी वेच विखन जसले गर्दा घातक एडस् जस्तो रोगको शिकार हुन विवश छन् । यस्तो कार्यवाट टाढा रहन सके अवश्य पिन समाजमा निश्चल शान्ति र सभ्य समाजको निर्माण हुनेछ ।

सत्त विणज्जा:-हत्या हिंसाको लागि वा काटमारको लागि र मनोरन्जनको लागि (शिकार खेलि पशु हत्या गर्ने) आदि कार्यको लागि पशु-पन्छीहरू विकि वितरण गर्नु । यसवाट समाजमा मानवहरूमा पाशविकताको प्रवृत्ति भल्कन्तु र मानवलाई हिंसक स्वभावको वनाइदिन्छ । यसर्थ सत्त विणज्जालाई मिथ्या आजिविका अन्तर्गतको तेश्रो खडिकलोको रूपमा लिइन्छ ।

मज्ज वाणिज्जा-मानवलाई पथ भ्रष्ट र मित भ्रष्ट वनाउने मात्र नभई के सही र के असही छुट्टयाउन नसक्ने अवस्थामा पुऱ्याउनुका साथ साथै समाजमा कलह र अशान्तिको मूल तत्वको रूपमा रहने मध्यपान वा लागु पदार्थ जस्ता जाँड-रिक्स, जुन भोग्य अन्नलाई कुट्टयाएर नशालु पदार्थमा पिरणत गरी समाजमा अन्नको अभाव र असमानता फैलाउने लगायत आधुनिक नशालु पेय तथा दुर्व्यशनका तत्वहरू विकि वितरण गर्ने कार्यलाई चौठो मिथ्या आजिविकाको रूपमा उल्लेख गरिएको पाइन्छ। र अन्तमा विस विणज्जा:-प्राणिहरूको अमूल्य जिवनलाई समाप्त गर्ने खालको विषादि वस्तु आदिको विक्रि वितरण गर्ने कार्यलाई बौद्ध दर्शनमा पाँचौ मिथ्या आजिविकाको रूपमा लिइन्छ भने यसका अलावा आफ्नो हित र स्वार्थको जिवन यापनको लागि गरिने जित पिन कियाकलापहरू हुन् त्यसलाई मिथ्या आजिविकाको रूपमा लिईने मात्र नभई आफुसंग हुँदै नभएको गुणहरू आफुमा छ भनी आफ्नो जिविकाको लागि छलकपट, लाञ्छना आदि कार्यवाट जिविका चलाउने कार्यलाई पिन मिथ्या आजिविकाको रूपमा उल्लेख गरिएको पाइन्छ।

अतः उपरोक्त सम्पूर्ण गलत तरिका अपनाई जिवन यापन गरिने व्यवहारवाट टाढा रही अन्य सम्यक तरिकावाट जिवन यापन गरने तरिकालाई नै सम्मा आजिविकाको रूपमा उल्लेख गर्न सिकन्छ।

कमशः-

# हार्दिक शुभकामना



श्रद्धेय बुद्धघोष अन्ते संघनायक



श्रद्धेय अश्वघोष अन्ते संघ उप-नायक

श्रद्धेय बुद्धघोष भन्ते तथा अश्वघोष भन्ते नेपालको, बुद्धशासनको ारीमामय पद संघनायक र संघ उप-नायक जस्ता उच्चपदमा आशीन हुनु भएकोमा वहाँहरूको जीवनकालमा नेपाली बुद्ध शासनमा उत्तरोत्तर प्रजाति तथा शासन विरस्थायीको कामना जार्दछौं ।



**गुण को-अपरेटिभ लि.** 

Guna Co-operative Ltd.

Min Bhawan, New Baneshwor, Kathmandu Tel: 4482018, 2112199, Fax: 977-1-4477294 **गुण मिल्टपरपोज को-अपरेटिभ लि.** 

Guna Multipurpose Co-operative Ltd.

Pulchowk, Lalitpur, Nepal, Tel: 555590 Fax: 977-1-5555591

### ८. अम्ब जातक (१२८)

"वायमेथेव पुरिसो'ति...." भन्ने यो गाथा जेतवनमा वसिरहनु भएका शास्ताले एक कर्तव्यपरायण ब्राम्हणको कारणमा वताउनु भएको हो ।

#### वर्तमान कथा

यिनी श्रावस्तीवासी एक कुलपुत्र थिए। शासनमा भित्री हृदयदेखि नै विश्वास गरी प्रव्वजित भई कर्तव्यपरायण भएका थिए। आचार्य उपाध्यायप्रति गर्नुपर्ने काम:-पिउने पानी र भोजन राख्ने काम तथा उपोसथागारमा र जन्ताघर आदिहरुमा गर्नुपर्ने काम राम्ररी गर्थे। चौध प्रकारका महाकर्तव्यहरु र असि प्रकारका स-साना कर्तव्यहरुमा पनि परिपूर्ण थिए। जस्तै:- बिहार वढार्नु, परिवेण बढार्नु तितर वितर भएका फुलहरु वढार्नु र विहारमा जाने वाटोमा वढार्नुका साथै मानिसहरुलाई पिउने पानी दिन्थे।

उन्को यो कर्तव्यमाथि प्रसन्न भई मानिसहले पाँच सय जित नित्य भोजन प्रदान गरे महालाभसत्कार उत्पन्न भयो । उन्को कारणले गर्दा धेरै भिक्षुहरुलाई सुख सुविधा भएको थियो । एक दिन धर्मसभामा भिक्षुहरुले कुरा निकाले- "आवुसो ! अमुक भिक्षुको आफ्नो कर्तव्यपरायणताको कारणले गर्दा धेरै लाभ सत्कार प्राप्त भएको छ । यसरी एक जनाको कारणले गर्दा धेरै जनाले सुख सुविधा प्राप्त भएको छ ।"

शास्ता आउनु भई - "भिक्षुहो ! तिमीहरु यहाँ के कुरा गरी विसरहेका थियौ ?" भनी सोधनी भएपछि "यो यो कुरा" भनी वताए त्यसपछि भगवानले "भिक्षुहो ! अहिले मात्र होइन पहिले पिन यी भिक्षु कर्तव्यपरायण थिए र अघि पिन एक जनाको कारणले यिनैले ल्याएको फलफुलद्वारा पाँचसय ऋषिहरुले जीवन यापन गरेका थिए" भनी भन्नुहुँदै पूर्वजन्मको कुरा बताउनु भयो।

#### अतीत कथा

अतीत समयमा बातराणसीमा ब्रह्मदत्तले राज्य गरिरहेको बेलामा बोधिसत्व उदिच्च ब्राम्हण कुलमा जन्मी बैंश पुगेपछि ऋषि भेष अनुसार प्रव्वजित भई पाँचसय ऋषिपरिवारहरुका साथ कुनै एक फेदीमा बसे।

उसवखत हिमालयमा ठूलो सुक्खा पऱ्यो । जताततै पानी सुक्यो । पशुहरु पानी नपाएर धेरै कष्टमा परे । अनि ती तापसहरु मध्ये एक तापसले पिपासाले पीडित भएका उनीहरुलाई देखेर एउटा रुख काटी द्रोणी वनाई एक एक पसर गर्दै पानी राखी द्रोणी भरेर उनीहरुलाई पियाउन थाले । धेरै पशुहरु एकत्रित भई पानी पिउन आउने गरेका हुनाले उनलाई फलफुल ल्याउन जान पिन समय भएन । निराहार बसी पानी दिइनैरहे । अनि मृगहरुले सोच्न थाले - "हामीलाई पानी दिंदादिँदै यिनलाई फलफुल लिन जान पिन फुर्सत भएन । निराहारताको कारणले सारै कष्ट भोगिरहेछन् । यसकारण हामीहरुलें एक निर्णय अथवा नियम किन नवनाऔं ?" "अब उपरान्त पानी पिउन आउने प्रत्येकले आ-आफ्नो समर्थ अनुसार फलमुल लिएर आउनु पर्छ ।"

त्यहाँ देखि एक एक पशुपक्षिले आ-आफ्नो समर्थ अनुसार मीठा मीठा आँप, जमुना तथा कटहर लिएरै आउन थाले। एकजनाकोनिमित्त ल्याएका फलमूलहरु साँढे दुई गाढा प्रमाणको हुन्थ्यो। पाँचसय तापसहरुले त्यही फलमूल खाई वढ्ताभएको फालिदिन्थे।

यो देखेर बोधिसत्वले "एक जनाको कर्तव्य परायणताको कारणले गर्दा यतिका तापसहरुलाई फलमूलको निम्ति जंगलमा जानपरेन । यहीं नै आहार उत्पन्न भयो । वीर्य पराक्रम भनेको गर्नै पर्छ" भन्दै यो गाथा भने—

> "वायमेथेव पुरिसो न निब्बिन्देय्य पण्डितो। वयमस्स फलं पस्स भत्ता अम्बा अनीतिह्'न्ति।" अर्थ:-

"पुरुषले वीर्य प्रयत्न भनेको गरिनैरहनुपर्छ । पण्डित पुरुष विमुख हुनुहुन्न । प्रयत्नको फल हेर यहीँ प्रसस्त आँप खान पाए ।"

यसरी महासत्वले ऋषिहरुलाई अववाद गरे। शास्ताले यो धर्म देशना ल्याउनुभई जातक समाधान गर्नु भयो।

"त्यस वखत कर्तव्यपरायण हुने तापस यिनै भिक्षु थिए । गणाचार्य भने म नै थिएं " भनी भन्नुभयो । ♦ बुद्धका तीन चर्याहरु मध्येमा लोकत्थ चर्या पनि एक हो । सर्बसाधारण मानिसको हित सुखको लागि सच्च धर्मलाई बुफाउन र सिकाउन वहाँले गरिने दैनिक कार्य हो । वहाँले दिनमा ५ प्रकारले लोक सेवा गर्नु भयो र सत्यधर्मलाई फैलाउनु भयो । जस्तै:-

- पुब्बण्हे पिण्डपातञ्च
   बिहान सबेरै सत्वलोक र पुण्य गर्न चाहनेहरुका लागि
   उद्दार गर्न भिक्षा जानु हुन्छ ।
- सायण्हे धम्मदेसनं
   साँभपख सत्यधर्म सुन्न इच्छुकलाई धर्म देशना गर्नु हुन्छ ।
- पदोसे भिक्खुओवादं
   वेलुकीतिर भिक्षुहरुलाई धर्म देशना गर्नु हुन्छ ।
- अद्धरत्ते देवपञ्हं
   मध्येरातमा देवताहरुको प्रश्नको समाधान गर्नु हुन्छ ।
- ५) पच्चुसेव गतेकाले मब्बामब्बे विलोकवं विहानको मिर्मिरे घाम लाग्नु अगाडि सत्वलोकमा त्यो दिन कसले सत्यधर्मलाई बुभनसक्छ भनी सत्वलोकलाई विचारणा जाणले हेर्नुहुन्छ । यो पांच बुद्ध दैनिक चर्या अर्थात् वहाँले सत्वलोकलाई सांसारिक दुःखबाट मुक्त पार्न वा उद्दार गर्न गर्नु भएको लोकत्य चर्याका विषयमा छर्लङ्ग बुभन केही महत्वपूर्ण धर्मका क्रालाई विचार गरौं ।

#### क) बुद्धशासनको सार:-

बम्हचर्य जीवनको आनिशंस लाभ सत्कार र यश होइन, समाधि भावनाको अपूर्णता आनिशंस होइन, जाण दर्शन हुनु आनिशंस होइन तर मनमा क्लेशमुक्त हुनु अलसी बुद्धि नहुनु, मनबाट क्लेश टाढा हुनु,अलक्षीण बुद्धि नहोस् भन्ने इच्छा राख्नु नै बम्हचर्य जीवन हो बुद्धशासनको मूलभूत श्रेष्ठसार हो। चुलसारोपभसुत्र

भिक्षुहरु ! यो ब्रम्हचर्य जीवन मनुष्यलाई छल्न होइन, न त उनीहरुवाट लाभ सत्कार तथा प्रशंसाको लागि नै हो, न त मानिसले मलाई यसरी चिनोस् भनेरै हो ।

भिक्षुहरु ! यो बम्हचर्या जीवन संयमी त्याग अभिज्ञा र परिज्ञाको निम्ति हो । उपद्रव रहित निर्वाणमा पुग्न यो बम्हचर्य संयम र त्यागका लागि हो । यो मार्ग महान महर्षिक (बुद्ध)द्वारा चल्दै गरेको छ ।

(इतिवुत्तक दोश्रो निपात ८/९ सुत्र (नेपाल भाषा)

#### ख) सत्य धर्म

भिक्षुहरु ! स्त्रि पुरुष गृहस्थ वा प्रवजितहरु यो ५ प्रकारको धर्मलाई सधै स्मरण गर्नु पर्दछ ।

- 9) हामी बुढा हुने स्वाभाविक धर्मवाट अलग्गिन सक्दैनौ ।
- २) हामी विरामी हुने स्वाभाविक धर्मबाट अलग्गिन सक्दैनौ ।
- ३) हामी मर्न्बाट अलिगन सक्दैनौ ।
- ४) मायालु व्यक्ति र वस्तुबाट अलिगनु स्वभाविक धर्म हो ।
- ५) हामीले हाम्रो कर्मको फल भोग्नुपर्छ ।

(पञ्चक निपात अंगुत्तर निकाय २२/८१ (थाई)

#### **ग) राति कम सुत्ने**

सुन भिक्षुहरु ! ५ प्रकारका मानिसहरु राति कम सुत्दछन् ।

- पुरुषको इच्छा राख्ने स्त्री,
- २) स्त्रीको इच्छा राख्ने पुरुष,
- ३) चोर्ने विचार राख्ने चोर,
- ४) राज्यभारलाई ठूलो मान्नुहुने राजा र
- प्रजोजनबाट अलग्ग हुने इच्छा राख्ने भिक्षु ।
   (पञ्चक निपात अंगुत्तर निकाय २२/१७५)
   घ) रात्रो बोलिको लक्षण

भिक्षुहरु हो ! ५ प्रकारका धर्मले युक्त भएको बचन सुबचन हो । दुर्वचन होइन, दोष छैन । ती हन्

- 9) समय अनुसार मिल्ने बचन,
- २) सत्य बचन,
- ३) मध्र र नम्र स्वर,
- ४) प्रयोग युक्त बचन र
- ५) मैत्रिचित्तले युक्त बचन।

(पञ्चक निपात अंगुत्तर निकाय २२/२७१)

#### ङ) धर्म देशना सुन्नुको आनिसंस

- किल्यै नसुनेको सुन्न पाइन्छ ।
- २) सुनिसकेको भए छर्लङ्ग हुन्छ ।
- ३) संदिग्धतालाई उन्मोचन गर्छ ।
- ४) दृष्टिमा समान र सम्मादृष्ट हुन्छ । र
- ५) मन मलरुपी क्लेशबाट मुक्त हुन्छ ।

(ए,ए/२२/२७६)

#### च) यशबृद्धिको कारण

.... उद्योगी हुनु, जाग्रत भई कुशल धर्मलाई राम्ररी पुरागर्ने धार्मिक रुपले जीवन बिताई इन्द्रिय संयम गरी अप्रमादी भई बस्नेको यशबृद्धि हुन्छ ।

(अप्रमाद वर्ग धम्मपद २४)

छ) अर्काले भन्दा अधिक हानी स्वयंको विवबाद सत्रुले सत्रुलाई, वैरीले वैरिलाई जित हानी नोक्सान गर्ने हो, त्यो भन्दा अधिक हानी नोक्सान अकुशल वाटोमा लागेको आफ्नो चित्तले गर्छः।

(चित्तवर्ग धम्मपद ४२)

ज) अर्काले भन्दा वित्तले गर्ने कुशल श्रेष्ठ

..बुबा आमा इष्टिमित्रले गरिदिने कुशल कार्य (कर्म) जित ठूलोछ, त्यो भन्दा श्रेष्ठकर्म, कुशलकर्ममा लागेको चित्तले गर्छ । चित्तवर्ग धम्मपद ४३

क) संघसामञ्जीको फल

... भिक्षुहरु ! बहुजनहरुको अर्थ, हित र सुख नै संघ सामग्री धर्मबाट हुन्छ ..

. संगठीत भई मिलिजुली बस्नु सुखकर छ । मित्रता बढाई दिनु हुने, मित्रता कायम गराउन लाग्ने धार्मिक व्यक्ति सांसारिक दुःखबाट मुक्त हुने निर्वाण पदवाट बन्चित हुने असम्भव छ । निर्वाण पुग्नु अगाडि यो संसारबाट विदा लिएपनि स्वर्गमा बास पाउने छ ।

(संघ सामग्गी सुत्र, इतिवृत्तक प्रथम निपात) भगवान बुद्धका असख्य अमूल्य उपदेशहरुको केही अंशमात्र यहाँ प्रस्तुत गरिएको हो । माथिका सम्पूर्ण धर्महरु लोकत्थ चर्यासंग सम्बन्धीत र श्रेष्ठ उपदेशहरुलाई मात्र ल्याई प्रस्तुत गरेको छ ।

# शील पालन गरे हुन्छ ज्ञानी

-भिक्षु गौतम श्रीःघ विहार

अर्काले दिएको जडौली फाटि सक्यो नानाहरू बुद्धजयन्तीको उपलक्ष्यमा बुद्ध भगवान कै सम्भानामा कोदैंछ पानाहरु । बुद्ध भगवान आउन्छ भनी बिताउनु कति दिन धैयं गरीकन बोकेर मिठो सपना, शायद बिति जानेहोला कल्पनै कल्पनामा बाद्ध भगवान के सम्भाना । ती हन स्वयम्भुका दुई आँखा, ज्ञानी र ध्यानिलाई शान्तिको परिभाषा। अज्ञानी, मुर्खलाई एक चमत्कार र खेलौना, स्निदेऊ म एक दुखिको बिलौना । बद्धधर्मको प्रचार-प्रशार मात्र होइन, ब्रुक्त पऱ्यो भूपडीको कहानी पनि। भयो देशको बेहाल अशान्तिले गऱ्यो, गाउँ घर बस्तिमा पनि बुद्धको शन्देश पुऱ्याउनु पऱ्यो ॥ यो हाम्रो दुइ दिनको अनित्य चोला, आज भए, भोलि के होला ? शील पालन गरे हुन्छ हामी ज्ञानी।

बुद्धका सम्पूर्ण उपदेशलाई सारांशमा भन्ने हो भने ४ भागमा विभाजन गर्न सिकन्छ ।

#### १) स्वाक्खात धम्म

जस्तो कर्म गऱ्यो त्यस्तै कर्मको फल पाउने छ "कल्याणकारी कल्याणं पापकारी च पापकं" जस्ता धर्महरुको संग्रह रुपी धर्म देशनाहरु यस भित्र पर्दछ ।

#### ) सल्लेख धर्म

चित्तवाट क्लेशरुपी अन्धंकारलाई हटाउन दिनु भएका उपदेशहरु यसभित्र पर्दछन्। "चित्तेन नीयित लोको" जस्ता धर्मका संग्रहहरु।

#### ३) निय्यानिक धम्म

सांसारिक दुःखवाट मुक्त हुन गरिने पत्तिपत्ति र विपस्सकलाई आवश्यक उपदेशहरुको संकंलन यसिभत्र पर्दछन्। "द्वे मे भिक्खवे विज्जाभागिया समयो च विपस्सना च"

#### ८) सन्ति धम्म

हाम्रो जीवनमा अटल सुख कसरी पाउन्छ भन्नेवारेमा दिनुभएका अमूल्य उपदेशहरु यसभित्र पर्दछन् । "सब्बत्थ दुक्खस्स सुखं पहानं" ....

बुद्ध यो लोकमा उत्पत्ति भई सम्पूर्ण जीवनलाई हामीहरुको लागि दान दिनु भयो अब हाम्रो लागि दिनु भएका केहि महत्वपूर्ण उपदेशलाई भएपिन हामीले अनुसरण नगरे के हाम्रो लागि सुख हुन्छ र ?◆

# अनुरोध

लेखक विद्वान्हरूमा अनुरोध वुद्धधर्म सँग सम्बन्धित समय सापेक्षे सार्न्दिभिक लेख रचनाहरू उपलब्ध गराईदिनु हुन आनन्द भूमि परिवार हिर्दिक अनुरोध गर्दछौं।

धन्यवाद

उपादानस्कन्ध संयुत्ति अर्थात प्राणी संसारमा यात्रा गर्दै जाँदा जीवनसंग सम्बन्ध भई जोडिएर जाने लक्षणहरु हुन्छन्। विभिन्न अवस्थामा परिस्थितिमा घटने घटना क्रमसंगै प्राप्त वा हासिल गर्दै जाने अनुभवहरु, ज्ञानहरु, बानीहरु, स्वभावहरु हुने तथ्य भएता पनि क्नै क्नै मात्र चिन्न जान्न वा थाहापाउन सिकने व्यवहारिक पक्ष हामी सामु छ । ती मध्ये क्नै क्रा प्रगतिको लागि र कुनै कुरा दुर्गतिको निम्ति हेत् वा कारण वन्दछ । ती लक्षणहरु मध्ये बानी वा स्वभाव पनि एक हो । कनै पनि कार्य पहिलो पटक गर्दा त्यो बानी नभएको नौलो काम हुन्छ । जब दोश्रो पटक गर्दछ त्यो पटक बानी भएको हुन्छ । र त्यही काम बारम्बार गर्दै जाँदा वानी पर्दछ र हाम्रो बानी बन्दछ । त्यसरी बानी बनाएका हाम्रा वर्तमान जीवनका स्वभावहरु क्नै हाम्रो हितको लागि त क्नै अहितको लागि पनि हनसब्दछ । अरुलाई उपकार गर्नु, परित्याग गर्नु, असल चरित्रको निर्माण गर्नु आदि हितको लागि हुन्छ भने मध्यपान, चोरी, दर्व्यवहार आदि अहितको लागि हुन्छ । जसलाई हामी राम्रो वा असल बानी नराम्रो वा क्वानीको रुपमा लिन्छौं।

यसरी एक जाति (जन्म)मा वानी भएको स्वभावहरु पछिल्लो जाति (जन्म) मा पनि हुने हुन्छ । यसलाई बुद्धधर्ममा 'भव' वानीको रुपमा चिनाइन्छ । यसलाई ब्यबहारिक रुपमा 'वासना' आशक्तिको रुपमा चिनिन्छ । कुनै व्यक्तिमा नैसर्गिक रुपमा रहेका प्रवनताहरु त्यसका फलहरु हुन्छन । आफले पूर्वभवहरुमा अभ्यास गरेका ती बानी यस जन्ममा उसको प्रवनता वा सहज दक्षताको रुपमा प्रकट हुने गर्दछ । बृद्धधर्ममा 'पारिमता' पूर्णताको कुरा पनि यसैको आधारमा व्यक्त गरिएको छ । परिक्षण निरिक्षणवाट निर्णय गरि लिएका उत्तम चर्याहरुको बानी बनाउन बानी बसाल्नु नै पारिमता पूरण हो। एक जाति (जन्म) मा त्यसरी विकाश गरेका ती वानी भविष्यमा पनि आउने जातिहरुमा वृद्धि गर्दै प्रवर्द्धन गर्दै लान सिकन्छ । कुनै कुनै बानी त्यस्ता हुन्छन् जुन बानी हामीले कुनै प्रयत्न वा प्रयाश विना नै समाजमा विद्यमान चाल-चलन वा संस्कृतिले गर्दा प्रचलनमा ल्याइरहेका हुन्छौ । ती बानी वा स्वभावहरु अर्को जन्ममा गएर प्रकट हुने वा चिन्न सक्ने अवस्था विरलै हुन्छ ।

हाम्रो वानी स्वभाव भवगामी हुन्छ भन्ने तथ्य बुद्धले पूर्ण गर्नु भएको 'दश पारमिता'को कुराले स्पष्ट पार्छ नै। तैपनि बुद्धकालीन अन्य भिक्षुहरुको जिवनचरित्रले पनि उक्त तथ्यलाइ छर्लङ्ग पार्दछ।

गौतम बुद्ध जीवमान हुँदा पिलिन्दवच्छको नामले प्रख्यात एक अर्हत भिक्ष हुनुहुन्थ्यो । वहाँले अन्य भिक्षहरुसंग वा उपासक-उपासिकाहरुसंग वा केहि भन्दा हेला गरी कड़ा शब्द प्रयोग गरी वा त कुनैबेला त नराम्रो बोलिले क्रा गर्ने भन्ने गर्दथ्यो । जसले गर्दा अन्य भिक्ष्, उपासक-उपासिकाहरुलाई नराम्रो लाग्दथ्यो । आफुलाई नसुहाउने बचनले कुरा गर्दा जसलाई पनि नराम्रो वा असजिलो लाग्न् स्वभाविकै हो । जित गर्दा पनि वहाँले बोल्ने तरिका सच्याउन नसकेकाले अन्य भिक्षहरुले बृद्ध समक्ष त्यस भिक्षुको बारे सुनाउन् भयो । तब बुद्धले आफ्नो ज्ञानबाट त्यस भिक्षको पूर्वजन्मका तथ्यहरु थाहा पाउन् भई ती भिक्षहरुलाई यसरी आज्ञा हुनुभयो "भिक्षु हो! पिलिन्दवच्छ भिक्षु पूर्वजिवनहरुमा धेरैमा उच्च ब्राम्हण क्लमा जन्म लिई गर्ने गरेका स्वभाव वानीको रुपमा आज पनि विद्यमान भएको छ । आज वहाँसंग क्नै मान छैन, अहंभाव छैन । आज वहाँ अर्हत हुनुहुन्छ । अतः अरुसंग द्वेषभावले क्रा पनि गर्न् पर्ने छैन यो वहाँको भवगामी बानी हो।

एक पटक बुद्धका अग्र-श्रावक सारिपुत्र महास्थिवर जो बाम्हण थिए, उफ्रि उफ्रि गइरहेको देखे। यत्रो ठूलो भिक्षुलाई आज के भएछ जुन श्रमणत्वलाई नसुहाउँदो तिरकाले जाँदैछ। भन्ने लागेका उपासक-उपासिकाहरुले बुद्ध समक्ष गई गुनासो गर्दा पूर्व भव (जाति)हरुमा धेरै पटक बाँदर भई जन्म लिईसकेकोले त्यो आजसम्म पिन बानीको रुपमा उफ्रने स्वभाव रहेको तथ्य खुलाउन भयो। यसरी बुद्धकालीनहरु घटनाहरुको अध्ययन गर्दा धेरै यस्ता कुराहरु छन् जुन अर्हत भइसक्दा पिन छुटाउन नसिकएका त्यस्ता बानी-स्वभावहरु देखा परेका छन्। जुन यस जन्ममा अभ्यास गरेका होइनन्।

केही समय अगाडि देखि पश्चिम देशहरुमा गरेका अनुसन्धानहरुमा अस्वाभाविक चारित्रिक लक्षण भएका बच्चाहरुको पूर्वजातिका कुराहरु खोजेर प्रकाश गरिरहेका छन्। अति जिद्दि स्वभावका एक बच्चाको अनुसन्धान गर्दा त्यो बच्चा पूर्वजन्ममा अमेरिकाको एक सैनिक भइ गएको रहेछ । हामिमा भएका बिभिन्न बानी र स्वभावहरु मध्ये कित पूर्वजन्मबाट प्राप्त प्रवनताहरु हुन् भन्ने कुरा भन्न सिकदैन । न्यूर्योक नगर अमेरिकामा जान्मिई दाँतको डाक्टर बनेस् सार्थक रुपमा काम गर्दै गई रहेका हुन् भने वहाँका आमा बुबा परिवार सिहत शहरिया भएकोले । शहरिया जीवन पद्दितबाट सञ्चालित हुन् । तर उक्त डाक्टर समय पाउना साथ बन्दुक र माछा मार्ने सामान खोला,

पोखरी, तलाउ भएका जंगलितर गएर माछा मार्दै शिकार गर्दै दिन विताउने गर्दौ रहेछ । कारण वृभदा त्यस डाक्टर पूर्वजन्ममा न्यू जिस प्रान्तमा जन्मेर त्यस्तै ठाउँहरुमा गई जनावरहरु शिकार गर्दै व्यापार गरेर जिवन विताएको वानीले गर्दा आज पनि यस्तो स्वभाव भएको तथ्य खुल्न आएको छ ।

हाम्रो परिवार, समाजमा धेरै जसो रिसालु ईर्ष्यालु अभिमानी त्यस्तै धेरै वोल्ने कराउने, भगडा गर्ने कराउने, कलह गर्ने, भनेको नसुन्ने, नमान्ने भूठो बोल्ने चुक्ली गर्ने कुरा काट्ने, धेरै पैसा मात्र कमाउने नाम मात्र कमाउने, कन्जुस लोभि आदि चारित्रिक लक्षण स्वभाव वा वानी भएकाहरु हुनसक्दछन्। जुन परिवार समाजमा अन्य व्यक्तिहरु त्यस्तो छैनन् भने ती लक्षण, स्वभाव वा वानी पूर्वजातिवाट अभिप्रेरित भई आएका पनि हुनसक्दछन्। अतः त्यस सम्बन्धमा अलि ध्यान पुऱ्याएर ती व्यक्तिहरुसंग व्यवहार गर्नु पर्ने हुन्छ। जसले गर्दा परिवार समाजमा निम्तिन सक्ने कलह वैमनष्यताबाट बच्न सिकन्छ।

किनकी आज हामी सामु सर्वज्ञ वृद्ध हुनुहुन्न । अतः हामीले समाजमा आश्रय-संगत गर्नेहरुको स्वभाव वा वानी व्यवहार सम्बन्धमा सत्य-तथ्य खुलासा गर्ने अवस्था छैन । त्यसकारण हामीले आ-आफ्नो स्वभाव आचरण र वानी व्यवहार प्रति सजग हुनुपर्ने हुन्छ भने हामीले आश्रय-निश्रय गर्ने व्यक्तिहरुको स्वभाव आचरण र वानी व्यवहार सम्बन्धमा पिन त्यित्तकै नै ध्यान पुऱ्याउनु पर्ने हुन्छ । जसले गर्दा आफ्संग निमल्ने स्वभाव आचरण वा वानी व्यवहार भएकाहरुसंग उपेक्षाभावले वा समभावले सत्सँगत

पाप कर्म कहिल्ये नशर्नु । पुण्य शर्दे जानु । आफ्नो (मन) चित्तलाई शुद्ध शर्नु यहि ने बुद्धको उपदेश हो ।



विश्व मोटर ट्रेडर्स

ख-२,४०८, पुतिलसडक, काठमाडौँ, नेपाल । फोन नं: ४२२५६२५, ४२४४१७३, फायुक्स: ४२२१८५५ ईमेल: vmtoutoparts@wlink.com.np

टोयोटा, मित्सुबिसि, निशान, इसुजु, सुजुकि इत्यादि गाडिका पार्टस्हरु को लागि सम्पर्क गर्नुहोस्। गर्न सकोस् र परिवार समाज भित्र सिहष्णुता, सह्रदयता छाउन सकोस् । अनि विविधता भित्र एकता होस् र अनेकतामा एकताभित्रको सुखशान्तिमय जिवन व्यतित गर्न सकोस् ।

वानी पिन प्रेम, घृणा अथवा राग, द्वेष ज़स्तै घनिभूत ( उपादान) भई यस वर्तमान जिवनमा मात्र नभई भविष्यका जन्महरुसम्म पिन प्रवाह हुने उपादानस्कन्ध संयुक्ति भएकोले यस वर्तमान जिवनमा बसालेका वा बसाल्ने बानीलाई नियन्त्रणमा राख्न जरुरी हुन्छ, कुनै पिन बानी छोड्न सक्ने, तोड्न सक्ने वा परिवर्तन गर्नसक्ने गरी मात्र बानी बसाल्नु परेमा बसाल्नु बुद्धिमानी हुनेछ । नत्र आफ्नै बानीले आफुलाई नै दुखी बनाइदिन्छ । अशान्त बनाइदिन्छ । आफुलाई मात्र नभई परिवार आफन्त र समाजलाई समेत ब्याक्ल बनाइदिन्छ ।

संयमित वा नियन्त्रित स्वभाव, आचरण वा बानी व्यवहारले त्यसलाई घनिभूत (उपादान) हुन दिंदैन अतः त्यस्ता दुर्बलं वा परिवर्तन गर्न, सिकने स्वभाव, आचरण वा बानी व्यवहारमा अर्को भवसम्म प्रवाह हुने शक्ति हुँदैन। ◆

### शान्ति शान्ति मन्देमा पाउँदैन

-अमृतमान शाक्य इतुंबहाः

शान्ति शान्ति भन्दै चिच्याइरहें, शान्ति के हो ? शान्ति कहाँ छ ? शान्ति कहाँबाट आउँछ ? आपत परिरहेको मानवको बिचमा पत्तो छैन शान्ति ।

तृष्णाका बशमा परेका मानव,
राग, द्वेष, मोह रुपि जञ्जालमा भुल्दै।
मान्छे मान्छे बीचमा द्वन्दले थिच्दै।
शान्तिको पुकार गुञ्जन्दै रहे,
बुद्धलाई पुकार्दै गये।

द्वन्दमा मान्छे मान्छे होम दै, विरुप बन्दै गयो मान्छे, हो कि पशु। उहि रगत, उही छाला भएपनि, म,म तं,तं को अहमत्वमा, चित्तमल फरक हुँदा कहाँसम्म पुगे। शान्ति खोज्न कतै भौतारिनु पर्दैन, आफु भित्र नै खोजे पाउँछ। पहिला आफुलाई चिन्नु, पछि शान्तिलाई चिनौं,

मानव मात्रको कल्याण सम्भौ ।

# मनभित्र खन्न र खोतल्न जाँदा.....

- कोण्डन्य

३:३०-५:०० सम्मको साधना कोठाकै शून्यागारमा आई साधनारत हुने अभ्यास त गरियो, तर भरखरै सिकएको सामूहिक साधनामा धाराप्रवाह निर्देशानुरूप गर्न सिकएको त्यो साधनारतभाव पूर्णतः हरायो नै । साधना बस्नु पिन घामपानी घामपानीभें मनोवृत्ति अनुरूप यस्तै येनकेन प्रकारले गर्न सिकएला भन्नु भ्रम मात्र हुँदोरहेछ । भलै पलेटी कसी बस्न सिकएला त्यो बेग्लै भो तर मनोगतरूपमा यथाभूत अवस्थालाई साक्षीभाव एवं समतामा बसी धाराप्रवाहकी तरह निरन्तररूपमा पछ्याउँदै जानसक्नुमा भने सोचेभें नहुँदोरहेछ । किले प्रयास जारी रहेपिन बाह्य आरम्मणरूपी चित्त वेगको धार किसलो-गाँठिलो हुँदा भने ठम्याउन मुश्किलमात्र कहाँ हो र हम्मेहम्मे नै भई जुरूक्क उठुँ उठुँ लाग्छ, चिच्याउन र हल्ला गर्न, बेस्करी कराउन समेत मन गर्ने हुन्छ, यितवेला धैर्यता गुम्यो वा स्मृतिलाई ठम्याउन पायो भने त ठीकै होला, विस्तारै कूल डाउन होला होइनभने त्यसैअनुरूप चल्ने संस्कार वस्न गयो भनेचाहिँ अनर्थ हुन के बेर ?

५:००-६:०० को सामूहिक ध्यानमा धाराप्रवाहलाई निरन्तरता दिंदै जाँदा समतामा भने बस्न धेरै कठीनताको अनुभत भो, सूक्ष्म संवेदनालाई पछ्याउँदै जान सफलता प्राप्त गरेजस्तो भएपनि त्यसलाई साक्षीभावले हेरी भुक्तभावलाई छोड्नुपर्ने, अनित्यान्पश्यी भई परिवर्तित स्वभावलाई हेर्दै गहिरिएर समतामा वस्ने प्रयास जारी हन्पर्ने तर ठीक विपरीत छिनछिनमैं उही आसक्तपनले भ्र्याप् भ्र्याप् समाएभौं त्यही भावमा तैरिन पुग्छ । त्यसो त एकघण्टा समाधिमा बस्दा अर्थात् साधनारत अवस्थामा पूरै समय धाराप्रवाहरूपमें सुक्ष्मातिसुक्ष्म संवेदनालाई ऋमिकरूपमा यथाभूत दर्शन गर्दै, समतामा स्थीर रही प्रानो संस्कार ट्टाउँदै नयाँ संस्कार निर्माण नगर्नेतर्फ उन्मुख हुन सफल हुँदैमा पूर्णतः मुक्ति पाउने अवश्य पनि होइन होला । यस प्रकारले कयौं समय यसरी यथाभूत दर्शन गरी पूर्णतः समतामा रही संवेदनाउपर अनित्यताको वोधले प्रज्ञाको पुष्टी हुँदै त्यसै प्रकृयाअनुरूप सम्पूर्ण पुराना संस्कार-धर्महरूलाई छेदन गर्दै, धुजा धुजा पार्दै च्याटचट पार्दै ती नयाँ बन्ने संस्कारका निर्माणाधीन अवस्था जरैदेखि उखेलिंदै अगाडि बढ्दैजाँदा नै जीवन मुक्तिको आभास पाउँदो होली नत्र भने सही ढंगवाट सम्यक् रूपमा साधनारत हुने भावितामयी अभ्यास गर्न नजान्ने, गरें गरें जस्तो माछामाछा भ्याग्तो भनेको अवस्थामा त उही हो आकाशको फल आँखातरी मर भनेभौं पो होला।

आज सातौं दिन पूराहुने तरखरमा छ, आफैभित्र यो शिविरसम्बन्धी उपलब्धि विषयक प्रश्न र प्रतिप्रश्न पनि हने

नगरेको चाहिँ होइन । त्यसो त साधनाको सफलताको परिसूचक वा मापदण्ड भन्नु आखिर आँखा चिम्म गरी पलेटी कसी पूर्णतः अधिष्ठानभै साधनारत ह्ँदैमा मापन गर्न सिकने त अवश्य पनि होइन होला । आँखा मात्रै चिम्म गरी एउटा निश्चित आसनमा यौटा निश्चित वा अनिश्चित समयसम्म बसेरपनि त्यो साधकभित्र याने उनको साधनारत मनोवृत्ति, चित्तवृत्ति वा स्मृतिसम्प्रजन्य अवस्था सम्यक् रूपमा अगाडि बढेको छैन, चित्त एकाग्रता बक्लाको जस्तै वा हावाभौं जुन आयो त्यसमैं रमाएर यथाभूतको नाउँमा भोगाईपनमै लिप्त छ भने, अनावश्यक रूपमा रागले रंजित, द्वेषले दूषित एवं मोहले मुहित हुँदैजाने आरम्मणमा समाहित भई चित्त एकाग्रता निरन्तर रूपमै किन नहोस् अगाडि बढेर त्यसको सही मूल्याङ्गन त हुन सक्दैन होला, किन्तु साधनारत अवस्थामा साधनाको सफलताको मापदण्डका रूपमा समतामयी भावले चाहिँ अहं भूमिका निभाएको हुन्छ नै, यो वास्तविकता हो र जस्लाई वास्तविकताकै रूपमा यथाभूत गर्न अवश्य पनि सहज भने छैन, त्यसका लागि निरन्तर भावितामयी अभ्यास. प्रूषार्थपन, वीर्याधिक चित्तको जरूरत पर्दछ ।

प्र:00-६:00 को समयमा कागती पानी र सुकेको अदुवा सेवनपछि कोठामा आइयो, अलि चिसो वढेको फील भइरहेछ । त्यसैले बाहिर विसएन, कोठाभित्र एताउती गर्दै ६:00-७:00 को सामूहिक साधनाका लागि ट्वाँड-ट्वाँड् ठोकिहाले । जानुपर्छ नै, गइयो र साधनारत अवस्थामा उही संवेदनालाई हेर्दै समतामा बस्ने प्रयास नै हुन्छ । धाराप्रवाह जान नसक्दा दिक्क लाग्छ, तर यो पनि कहाँ ठीक हो र ? समता त टुटीगो । यस्तै अवस्थाले गुजिएर नै अनिच्चावत संखारा वाचन शुरू भै गो, अलिकित आराम भएजस्तै अनुभूत भो किनिक अव विश्वामसँगै प्रवचन सुन्न पाउने र सुत्न पनि पाउने भइगो ।

गुरुजीले आज प्रवचनमा सांकेतिक, प्रतीकात्मक एवं लाक्षण स्वभावानुरूपका देवदेवीका चर्चा वडो चनाखो एवं रचनात्मक व्यंग्यका रूपमा प्रस्तुत गर्नुभो । शान्ताराम भूज..... को श्लोक पढी विष्णुको चर्चा, शिव-पशुपित, कृष्ण, राम, क्राइष्ट, भगवान् महावीरको गुणचर्चा गरी वृद्ध, धर्म र संघको पिन गुण चर्चा गर्नुभो । गुणलाई हामी भित्र अपनाउने रूपमा, गुण सिम्भिने रूपमा मूर्तिको प्रयोग ठीक भएपिन सम्प्रदाय खडा गर्ने, मात्र अन्धभित्त र श्रद्धाको रूपमा अगाडि वढाउनु वेमान हुने स्पष्ट गर्नुभयो । भिक्षु, त्यागी, सन्यासी आदि प्रवृजित भावले मात्रै विमुक्तिको मार्ग सीधा नहुने तर जो चित्त विशुद्धि गर्ने कार्यमा लाग्न निरन्तर प्रयास गर्दछ त्यस अवस्थामा भने प्रवृजितहरूलाई

त्यही सहुलियत हुने, गृहस्थाश्रमभन्दा भावितामयी बन्न यथेष्ट मार्ग भएको सवाल वास्तवमा सही हो । प्रव्रजित नै भई सांसारिक रूपमें जीवन व्यतीत गर्नेतर्फ नै केन्द्रित छ भने त्यो प्रवृजित भाव व्यवहारतः दूर्लभभाव भनेपिन यथार्थतः उसले विमुक्ति सुखको अनुभूत गर्ने सक्दैन । त्यसैले होला बुढले धम्मपदमा आज्ञा गर्नुभएको कुरा याद आइरहेछ कि - "अञ्जाभि लाभूपिनसा अञ्जा निव्वाण गामिणी" कुरा स्पष्ट छ कि निर्वाण र लाभ ( सांसारिक भौतिक) दुई भिन्नाभिन्न विपरीत धुवीय पक्ष हुन् । त्यसैले निर्वाणमुखी हुन लाभको बाटोलाई विस्तारै छोड्नु पऱ्यो, यानि कि आसक्तिपन घटाउँदै घटाउँदै आसवक्षयतर्फ उन्मुख हुनुपऱ्यो होइन भने लोभलालचीमै अङ्किने हो भने निर्वाण प्राप्तिको लागि टाउकै फुटाएर भिक्तभाव र ढोंग-भेटी चढाउँदैमा प्राप्त हुने कहाँ हो र ! यस्तो कुरा मनग्य उब्जिन्दा भावनात्मकरूपमा स्वयं आफू लाटो नै हुने गर्छु तर के गर्नु व्यवहारमैं उतार्दे जाने जमकोंसँगै लगाव पो कहिलेबाट शुरु हुने हो खोई ?

#### साधनाको आठौँ दिवस

अलि ढीलो उठियो, उठेर १० मिनेट बित्न पाएको थिएन टबाँड-टबाँड उठ्नका लागि घण्टा बजाइयो। विहान ४:३०-६:३० को साधनामा खासै राम्रो निरन्तररूपमा संवेदनालाई हेर्नेकाम गर्न सिकएन । त्यसो त स्थल संवेदना निरन्तर कम हुँदैगएको अनुभृति भइरहेको भएरपनि निरन्तररूपमा भने संवेदनालाई धाराप्रवाहरूपमा अनित्यताको पृष्टीसँगै समता जगाएर प्रज्ञाको पृष्टिगर्नेतर्फ खासै उन्मुख हुन सकेको छैन । यागु, भोल तरकारी, विस्कृट, दूध-चिया र सेकेको पाउरोटीसँगै जलपान गरियो। आधि घण्टाजित तल वगैंचातिर वाकिङ्ग गर्न हिडियो, त्यहाँ दायाँखुट्टा /बायाँखुट्टा गर्दै हिंडुने म साधकभित्र द्वेष र क्रोध जाग्ने काम भए । कोही सानाहरू ख्लेआम गफ गर्दै, हाँसेर आवाज नै फुट्ने गरी त एकजनाले ठूलै स्वरमा पाठ गरी रहे, आखिर ख्ल्लारूपमा यसरी गर्नु अलि अतिक्रमणभौ अनुभूत हुँदा उनीहरूप्रति मैत्रीको बदला कस्तारहेछन् भनेभौं थाहानपाउँदो पाराले द्वेषसहितको चित्तवृत्ति अगाडि बढ्यो । तैपनि घ्मदै थिएं, आफ्नै सूर र तालमा, धत् यही हो तेरो ध्यान ! खोई समता, खोई यथाभूत आत्मदर्शन, खोई द्रष्टा र साक्षीभाव ? भनेभौं मनमा क्रा खेल्दाचाहिं धत् यस्ले त भन् तिमीभित्र द्वेष जगाउने भो भन्दै समतामा बस्ने प्रयास गरी दुई चक्कर लगाई आफ्नै कोठातिर लागें।

सामूहिक साधनाका लागि बेलैमा हलमा परियो, तर ठीक समय नभएसम्म आसनमा पलेटीकस्ने काम भएन किनिक १० मिनेटभएपिन कम बस्दा अधिष्ठानमा गाह्रो भइहालेपिन भने अलिकित राहत हुन्छ की ! कस्तो चाहना बाह ! एकातिर अनित्यानुपश्यी भई समतामा प्रतिष्ठितभई धराप्रवाह रूपमा

संवेदना हेर्ने र अर्कोतिर भाग्ने प्रयास, यो कस्तो चाला हुँ मेरो भने में कल्पना भो । यससँगै साधनारत अवस्था अगाडि त बढ्छ तर कयौं कुराले सताइए परिणामतः म आनापानाको प्रयास गर्नेतर्फ आफैले श्वासप्रश्वासलाई जोडतोडकासाथ तान्ने र छोड्ने गर्दै त्यसको अवस्थालाई हेर्ने प्रयास गरें, विस्तारै लाइनमा आएभै चित्त अलि शान्त भएको अनुभूत भयो र यसको लगत्तै टाउकोमा संवेदना पहिल्याई केन्द्रित भए । हेर्दै अनुहारमा पुगें, शूक्ष्मतालाई पछ्याउन सिकएन र स्थूलतातिर बहिकएं नभन्दै अनिच्चावत गुन्जियो, ला ! सिकयो, धेरै वेर राम्ररी ध्यान नै गर्न सिकएन जस्तो फील भो ।

९:००-११:०० बजेको समयमा निर्देशनपछि प्रानाहरूलाई गुरुजी श्रद्धानन्दले अगाडि बोलाउनुभयो । म र दुई भारतीय भिक्षहरू, उहाँको अगाडि पलेटी कसी वस्यौं, एक एक जनालाई एउटै स्वरूपका प्रश्नहरू गर्नभयो । धाराप्रवाह हुन्छ कि हुन्न ? अधिष्ठान परा भइरहेछ कि छैन ? संवेदनालाई अनित्यरूपमा देख्दा प्रज्ञाको पृष्टि हुन्छ ? वास्तवमा यी प्रश्नहरूको उत्तर दिन अवश्यपनि सजिलो थिएन । औपचारिकताको ख्याल जहाँ पनि हुँदो हो र मैले औपचारिकतालाई पूर्णता दिन धाराप्रवाह थोरै हुन्छ, हिजो एक सिटिङ्गमा भण्डै भण्डै पूरै समय धाराप्रवाह भएथ्यो तर पूर्णतः समतामा प्रतिष्ठित भने ह्न सिकएन भनी जवाफ दिएँ। यसरी नै अधिष्ठानमा नचली वस्ने कार्य प्रा भएपनि सधना राम्रो हुन सिकरहेको छैन, एकाग्रता सम्यक्भन्दा बाहिरै भौंतारिने कम वढी छ, स्थूल संवेदना कम हुँदा द्खाइ घटदै गएको पनि जानकारी गराएं। अनित्यतस्को बोध एवं प्रज्ञाको पृष्टिका बारेमा चाहिं साह्रै अप्ठ्यारो प्रश्न सोधेभौं अन्भूत भो, अप्ठ्यारो हँदो त्यही पारामा कहिलेकाहिं मात्र हुन्छ भनी सरल जवाफ दिएं । तर भारतीय प्रवृजितहरूचाहिं हाँमा हाँ जी थप्दै हाँ जी हाँ जी भन्दै थिए, जे सोधिए त्यसमा हाँ जी हाँ जी मात्र भन्दा मलाई आजभन्दा ६ महिना अगाडिको शिविरमा आउँदा नेपाली एक प्रवृजितले सम्पूर्ण ध्यान समयनै धाराप्रवाह हन्छ, एकदम अनित्यताको बोध हुन्छ, पूरै समतामा वस्न सिकन्छ, भनी जवाफ दिएको याद हुन्छ र मलाई कताकता हाँसोलागेभौं मेरो अनुहारमा हँस्यौली पन छाएभौं हुन्छ, आफूलाई सम्हाल्ने प्रयासचाहिं हुन्छ नभन्दै वहाँ भन्तेले तीनैजनालाई आँखा चिम्म गरी आफूसँगै ध्यान गराउनुभयो, सायद मैत्री प्रदान गर्नुभएको हो कि, ५ मिनेट जित सँगैको ध्यानपछि ल उठ्नुस् भन्नुभयो र सीधै कोठामैं आई शून्यागारतिर लिम्कएं। उही समतामा प्रतिष्ठितभई धाराप्रवाहपनलाई हेर्ने, निरन्तररूपमा संवेदनालाई पछुयाउने काम भो यद्दिप जिग्ज्याग् रूपमैं किन नहोस् । कित समय भो होला भनी घडी हेरेको त ७:१५ भएछ, आलुघडीभौं कस्तो फसाद रीस पनि उठ्यो। घडी मजाले चलिरहेकै छ, मिनेट सुइ पनि आफ्नै तालमा अगाडि बढेको देखियो तर त्यो घण्टा सुइचाहिं सुतेको रहेछ । अनि अस्ति विहान जिल्लिएको यही आलुघडीले पो हो भन्ने पुष्टि भयो । सेकेण्ड र मिनेट सुई चलेको हिसाबले ७१४ लाई १०:१४ सँग तुलना गरी अरु बीस मिनेट वस्ने अनि तल आउने भनी बसियो, पछि घण्टी बज्दा पुनः घडी हेरेको त सही रहेछ कि त्यो घण्टा सुईले धोका दिएको रहेछ, त्यो अगाडि बढ्न नचाहेको, थाकेको प्रष्ट हुन्थ्यो ।

११ वजे खानाको लागि थर्मससँगै गइयो, भोजनमा लौकाआलु, लप्सी अचार, रोटी, साग, काजु, बदाम, चकलेट र
फलफूलमा केरा, स्याउ र गाजर, मिठाईमा पेडा थियो । जसरी
खाने समयमा सबै हतारिएर पुग्ने हो त्यसरी नै खाएर भाँडा
माभने ठाउँमा पिन हतारिएर नै जाने गरिन्छ । थाल माभन
जाँदा सबै धारा प्याक एकछिन थाल भुईंमा राखी कुरियो, जहाँ
धुन्छु भनेर उभियो त्यिह साधकले थाल धुनसकाएर हतारिंदा सबै
क्लिनिङ्ग पाउडर पोखाए अनि यो धारामा बसेर पार लाग्दैन भनी
धैर्यता टुटेपछि अर्को धारामा गई धुँने काम सकाए, धुँदै गर्दा
उही पाउडर पोखाएको आरम्मणले आफ्नो स्मृतिमा वित्यास
पन्यो र धोएको थाल ठूलै आवाज सुनिनेगरी धुने ठाउँमा
टयाङ्गरयाङ्ग खस्दा, त्यहाँ वरपरका मलाई हेरी हाँसे, म पिन
फन्डै हाँसे तर दुई दिन जसरी भएपिन मौन तोड्न हुन्न, ना
बावा ना भनी आफूलाई बाह्यस्थिमा त सम्हालियो तर भित्र

भोजनपछि नुहाएँ, त्यसपछि १:००-२:३० को ध्यानका लागि धम्महलमा गएको, एकाग्रताको स्थिति नै रहेन, मन वाहिर बाहिर मात्रै भौंतारिएकोले भैगो सामृहिकमा आउँछ भनी उठेर घडी हेरें, आधि घण्टा कटिसकेको थियो । कोठाकै शुन्यागरतर्फ लागें, समाधिरत अवस्थामा अगाडि वढ्ने प्रयास जारी रहन्छ तर उही भाक्-भुक् धाराप्रवाह, अरु त कहाँ हो कहाँ, ठम्याउन त बडो मुश्किल पो हुँदोरहेछ । यद्दपि समाधिकेन्द्रमैं समाधिका लागि आवश्यक पूर्वाधार सम्पन्न अनुकूल वातावरणभौ यस्तो हुँदो हो त मनलाई अनुकूलतातर्फ धकेल्न स्थान एवं रहनसहन र वातावरण मात्रै हैन मनलाई आफ्नो काबूमा पार्ने प्रयास स्वयंले अनुकूल बनाउन पो पर्दोरहेछ । अरुबेला वातावरण नै ठीक छैन भनी छाँट्नु त नाच्न नजान्ने आँगन टेढोभी हने भी नि, यसर्थमा मनलाई समाधिस्तरमा तहगत रूपमैं खडिकलो चढाउने कार्य अनि त्यस्का लागि उचित विधि र त्यसको उचित रूपमैं प्रयोग जस्कालागि कुनै अदृश्यमान भगवान् वा ईश्वर प्रकट भई तथास्त् भनी आशीर्वाद पाएर हुने कहाँ हो र वा वा, यो त स्वयंको निरन्तर अभ्यासले पो पुष्टता पाउँदै जाने रहेछ ।

सामूहिक ध्यान २:३०-३:३० वजेसम्म आरामका साथ सम्पन्न भयो, १५ मिनेट जित वाँकी होला पिसाव च्यापेर त्यो संवेदना त कठोर नै सावित भयो तर पनि अधिष्ठान भन्ने भूत सवार हुँदा वीचमैं उठ्ने सवाल भएन, एकदमै अन्तअन्तमा पुग्दा त अलि जोडतोडका साथनै रोकें, भवतु सब्ब मंगलं पढ्दा त अव कुद्नं पाउने भो भनी यताउता कतै वास्ता नगरी सीधै कोठाकै वच्चकुटी (चर्पी) भित्रिएं। ओहो ! आनन्द त यसबेला पनि साह्रै नै हुँदो रहेछ, कस्तो जिउँ नै हलुका सन्चो भएजस्तो पो भयो।

३:३० - ५:०० सम्मको ध्यानमा निर्देशन सुनीसकेपछि उठेर कोंठामैं लाग्ने मनस्थिति बनाइसकेपनि पुनः भो यहीं बस्छु भनी बस्न कस्सिएं। सधैभौं भुटेको अदुवा र कागती पानी सेवनपछि कोठामैं एकछिन आराम गरियो। ५:००-६:०० वजेको सामूहिक ध्यानमा भने शुरुवातदेखि नै आखिर मन अशान्त र आकुलव्याकुलता भरिएर चित्तएकाग्रतालाई पछ्याउन कठिनयात्रा तय गर्नुपर्नभौं भो। ओहो! आठौं दिन, यो अन्तिम ध्यान हो, भोलि एकदिन मात्र बाँकी छ पिसं विहानै मौन टोडिन्छ खोई त खासै उपलब्धी नै भएन कि जस्तो संशयपूर्ण मानसिकताले त्यतैतिर डोऱ्याएकोले पिन मन बढी आकुलव्याकुलतामा लिप्त हुन पाएको हो। करीब आधि घण्टापछि साधनारत अवस्थामा घचेट्न अलिक सिजलो भएभौं भो।

७:००-८:०० बजेको प्रवचन स्न्दैजाँदा, एकिसिमको आनन्द नै हुँदोरहेछ यद्दिप त्यो प्रवचन शैली मिठासपूर्ण छ, शैली प्रभावशाली छ, साहित्यिक-धार्मिक-बौद्धिक एवं व्यावहारिकता मिसिएको छ भने यसो हन्मा आश्चर्य मान्न्पर्दैन । चाहे प्रव्रजित. साधु, सन्त वा त्यागी अथवा गृहस्थहरू जोस्कै ज्नस्कै पन्थनीय अनुयायी भनेतापनि उनीहरूले भावितामयी अभ्यास एवं अनभत प्राप्त गर्ने व्यावहारिक तवरमैं अभ्यास गर्दैनन भने निकम्मा हुन्छ भनी दिएको सटीक ब्यंग्य राम्रो लाग्यो । विपश्यना गरी आएको भन्दैमा हरेक क्रा सहेरै डबेरै बस्ने पर्ने नभई कठोरताका लागि कठोर पनि बन्नुपर्ने तर त्यो कटूतारहित एवं मैत्रीयुक्त तथा करुणा जागेको कठोरता हुनुपर्छ भन्नुहुँदै कोही बच्चा आगो वा डस्ने साँपलाई समाउन भनी अगाडि बढ्दा सँगैको आमा वा अरुले कराएर, धम्क्याएर वा ठटाएरै किन नहोस् उसको बचावटका लागि प्रयास गरीन्पर्छ । कठोरता रचनात्मक हुनुपर्छ विध्वंशात्मक होइन, करुणा र मैत्रीयुक्त कठोरताले कटता होइन विश्वास र परिवर्तन ल्याउने हुन्छ भन्नेक्रा भारद्वाज ब्राह्मण र चिञ्चा मानविकाको मर्मश्पर्शी कथाले स्पष्ट हुन्छ । चिञ्चाको कथालाई बडोस्न्दर ढंगबाट हस्यौलीपारामा गम्भीरता एवं भावुकता जगाई त्यसैमा आबद्ध पारी ब्द्धको करुणा शीतल हृदयको परिभाषित गर्नुभयो । ऋमशः

(धर्मकीर्ति वर्ष अंक ९ देखि २४/१ वैशाख २७ २०६३ सम्ममा कमशः ५ भागसम्म प्रकाशित भैसकेका अनुभवजन्य संस्मरणलाई पूर्व आनन्द भूमि सम्पादक लेखकबाट प्राप्त भए अनुरूप यसमा कमशः बाँकी अंश प्रस्तुत गरिने छ- सं.)

# बिना शिर्षकको कथा २

कुनै एक सेठ आफ्नो काम विषेशले कहीं जादें थियो । बाटोमा मरेका एक मुसोलाई देखि एकक्षण मरेको मुसोलाई हेरी सेठ आफै बोल्न थाले "यदि कसैले यस मरेको मुसोलाई बुद्धि पुऱ्याई मेहनत साथ काम गरेको खण्डमा अवश्य पनि सफलता पाउन सक्छ ।

त्यहीं वाटोबाट हिडिरहेका एक पथिक 'जो आफ्नो भाग्यसंग लिंड दैनिक जीवोपार्जनको लागि संघर्ष गरिरहेकाले बीच वाटोमा बिस एक मृतः मुसोलाई हेरी वरवराई रहेको सुनि विचार गरे। यो नगरको नामुद सेठ कुनै उद्देश्य विना त अवश्य पिन एक मृतः मुसो हेरी वरवराउन्दैन जरुर यसमा कुनै रहस्य लुकेको छ । म त्यो पत्ता लगाउँछु भन्ने अठोटका साथ। मुसोलाई टिपी एक लक्ष्यका साथ आफ्नो गन्तव्यतिर लाग्छ।

यसै कममा बीचवाटोमा एक बिरालो पालेको घरभई जाँदै थिए। कसैले हातमा आफ्नो अतिप्रिय मिष्ठान्न भोजन भुण्ड्याएर लिगरहेको बिरालोलाई कहाँ सह्य थियो र ? तः उ उफ्रीं उफ्री चिच्याएर पाउँने कोशिस गर्छ। जब मालिकले आफ्नो प्रिय जनावरले एक अस्वाभाविक प्रतिक्रिया देखाएको देखि किन होला भनी हेर्दा त्यस पिथकलाई र हातमा भुण्डिरहेको त्यान्द्रो, जुन प्राप्त गर्न मिरहत्य गरेका बिरालोको मिष्ठान्न भोजन देखि आफ्नो प्रिय पाल्तु जनावरको लागि केहि पैसा हाली किनिदिए। धेरै दिनको लामो पर्खाईपछि आफ्नो मिष्ठान्न भोजन प्राप्त भएकोमा खुसि हुँदै रमाउँदै आफ्नो भोजनलाई हेरी विरालोले पिथकलाई रमाएर म्याउँ भन्दै पिथकलाई धन्यवाद र सफलताको कामना गरे। पिथक पिन केही पैसा पाई खुसि हुँदै आफ्नो गन्तव्यितर लागे।

विना उद्देश्य र लक्ष्य विहीन भई हिँडेका पथिक, हातमा केही पैसा भएपछि आफुले केही गर्ने विचार लिए। तर सानो रकमले के गर्नसक्थ्यो ? एक मनले हरेश पिन खायो। पुन सम्भे त्यो वीच वाटोमा फत्फताएका महाजनका वाक्य र दृढसंकल्य गरे म यसवाट केही न केही गर्छ। तर गर्ने के ? जावो यो पैसावाट के नै गर्न सक्छु ? विचार गरे यित पैसावाट के ? के ? सामान किन्नसक्छु त्यसवाट के गर्नसक्छु ? आदि सोचिसकेपछि सिमित रकमले अरु केहि पिन गर्न नसक्ने तर केहि भाँडाकुडा र सक्खर सम्म मात्र किन्न सक्ने अनुमान लगाए, यसवाट के उद्योग गर्न सिकन्छ तः भनी गहिरीएर विचार गर्दा मात्र अहिले वगैचामा फूल टिप्न आउने र घाँस काट्न आउनेहरुलाई सर्वत पिलाई सेवा गर्नुसक्ने सम्म गर्न सिकने कार्य देखे, तब सोही अनुरुप उस्ले नित्य त्यही काम गर्ने थाले। मध्यान्नको प्रचण्ड घाममा एक गिलास मीठो र चिसो सर्वत सरी पानी पिउन

पाउँदा खुसि भएका माली र घाँसीहरुले पिछ आफुले सक्दो सहयोग गर्ने वचन दिई एक-एक मुद्दी घाँस र फुल दिएर जान थाले। यसवाट उसले पहिला भन्दा केही विढ पैसा बटुले र एक ठाउँमा बिस पानी पिलाउने, अब वगैँचामा घुमी घुमी पानी पिलाउन थाले जसकारण मालीहरुले सबै फूल निटपी बािक (गरिव) उसलाई टिप्न दिए। यसरी नै उसले अलि अलि गर्दै धन जोदें लग्न थाले।

एकदिन रातभरी जसो हुरी वतास चल्यो। राज्योचान भरी फोहर छिरएर बगैचा फोहर देखिन्थ्यो। यो देखेर माली आत्तियो र अल्मलियो त्यसै बखत उक्त गरिव आएर मालीलाई आफुले बगैंचा सफा गरिदिने र बदलामा सुकेका पात पटिंगर आफुले लिने भने। एकातिर बगैचा सफा पिन हुने अर्कोतर्फ फाल्ने भन्भटबाट पिन मुक्त हुन पाइने मालीलाई हाइ सञ्चो र त: उन्ले स्वीकृति दिए।

लगन र मेहनतले काम गरिरहेका उसलाई साथ दिनेहरु पनि थिए। र उस्ले खेलिरहेका बच्चाहरुलाई केही मीठाई दिइ र फेरी दिने भनी फकाई मिलि वगैंचा सफा गरे।

उक्त समय मैं भाडा पोल्ने कुमालेलाई दाउरा भारपातको आवश्य परी खोजिहिडेका बेला गरिव संग देखि तुरुन्तै मूल्यितरी किने ।

यसरी नै लगन र मेहनतको कारणले उसले, ठूल-ठूला व्यापारीहरुसंग सम्पर्क वढाउँदै लगे। सोही क्रममा स्थलमार्गबाट, ५०० घोडाहरुका साथ ठूलै व्यापारी त्यस शहरमा आइरहेको कुरा थाहा पाए। ऊ आफुलाई वचन दिएका घाँसीहरुका गए र बचन मागे आफुसंग भएको घाँस नसिद्धिञ्जेल घाँस नवेचिदिन बचन मागे। पानी पिलाएर उपकार गरेका आफ्नो मान्छेको कुरा मान्नमा उनीहरुलाई के आपत्ति? सवैले स्वीकारे।

५०० घोडा सहित आएका व्यापारीले घोडाहरुलाई घाँस नपाई उक्त गरिवसंग भनेजित पैसातिरी किने । यसरी उसले ठुलै धनराशी प्राप्त गरे ।

यसैगरी अर्कोपल्ट जलमार्गवाट आइरहेका ठूलै व्यापारीको बारे थाहापाउन्छ । र उ पहले नै गएर सबैंक सामानको वइना दिई एक छेउमा अफिस बनाई बस्यो ।

जब अरु व्यापारीहरुले पिन सामान आएको खबर पाए र सामान किन्नको लागि बन्दरगाहा पुगे र सामानको लागि कुरा गर्दा सामान सबै बैना दिई लिइसकेको थाहापाई अरु व्यापारीहरुले उक्त गरिव व्यापारीसंग साभेदारीमा सामान किने। जसवाट

#### गरिव व्यापारीले दुई लाख कमाए।

यत्रो सम्पत्तिको मालिक हुनमा त्यस सेठको अदृष्य हात भएको मानी आफुले कमाएको सम्पत्ति मध्ये आधा हिस्सा सेंठलाई चढाउने उद्देश्यले सेंठ समिप गए र आफुले कमाएको धनसम्पत्ति सेंठको मुखारबृन्दवाट प्रष्फुटन भएको बाक्य सुनेकोले यसको हिस्सामा सेंठको पनि भागिदार हुन पाउने कुरा सेंठलाई राखे।

सेंठले उस्को चतुर बुद्धि, लगनशीलता, मेहनत र इमान्दारी प्रति प्रभावित भएका सेठले आफ्नै छोरी विवाह गराई दिई घरकै सदस्य बनाई राखे अन्ततः उ त्यस शहरको एक प्रसिद्ध सेठ बने । ◆

- १) शिर्षक लेखेर पठाउँदा अनिवार्य रुपमा आनन्द भूमि पत्रिकाको कुन अङ्गमा प्रकाशित भएको हो सो अङ्गको बाहिरी कभरको नेपालको पहिलो बौद्ध मासिक पत्रिका आनन्द भूमि, बर्ष र अङ्ग समेत काटेर यस लागो सहित कुपन नित्थ गरेर पठाउनु होला ।
- २) शिर्षक ३ महिना भित्र आइपुग्नु पर्नेछ ।
- ३) नाम र ठेंगाना स्पष्टसँग खुलेको हुनुपर्छ ।

धन्यबाद



कथाको शिर्षक

नाम:-

कक्षा-

ठेगाना:-

बिद्यालयको नाम:-

### "निर्वाण कामना"

जन्म मिति वि.सं. १९९० माघ ५ जते



देहवसान मिति वि.सं. २०६२ माघ ५ जते

स्व. वीरवहादुर शाक्य

अनिच्चावत संखारा, उत्पाद्वय धिमानो । उपिन्नित्वा निरुन्भिन्ति, तेसं ऊपसमोक्षुको ॥

# दिवंगत जुया बिज्याम्ह श्रद्धेय वीरवहादुर शाक्य या खुला (६ महिना) या पुण्य तिथिसं वसपोलया निर्वाण कामना यानाच्वना।

कार्यापं/औपं ऋद्धि शाक्य तथा रीता शाक्य मैत्री शाक्य तथा रुपा शाक्य

जहान प्राणमाया शाक्य क्याय्पिं/भाजुपिं रश्मी शाक्य तथा विनोद शाक्य सुप्रभा शाक्य तथा पद्म शाक्य

केहें/भाजु दिलशाभा शाक्य∕आशारत्न शाक्य

छय्पिं: लिंदर, मल्लिका, श्रृष्ति, शीटल, प्रतिशा, प्रिस्तु, प्रकृत्ति, मेलिना

ीव्यस्त्रवृत्तिः

# परित्राण पाठ र अन्य पाठ तुलनागरी हेर्दा

परि भन्ने शब्दले चारैतिर भन्ने अर्थ बुभाउँदछ भने त्राण भन्ने शब्दले भय भन्ने अर्थ बुभाउँदछ । परित्राण भन्नाले चारैतिरवाट आउने भय हटाउने भन्ने अर्थ दिइन्छ । निर्भय भई बाच्ने सबै सत्वहरुको इच्छा हन्छ । भगवान बुढले त्यही कारण बुफरे धर्म देशना गर्नु भयो । वहाँको धर्ममा मानिसहरुमात्र होइन, सबै प्राणी पनि भय रहित भएका छन् । तर त्यो कुरा हरेक धर्ममा देखिन्न, बुद्धधर्ममा यो जन्ममा मात्र रक्षा हुने धर्म देशना गरेको होइन, परलोकको लागि पनि बाटो देखाइदिएको छ । नराम्रो ठाउँमा पर्नुवाट जोगाएको छ । यो बुद्धधर्मको विशेषता हो । मानिसहरुको आर्थिक, सामाजिक, संस्कृति र राजनीति आदि विषयहरुमा पनि ध्यान दिएर त्यसको रक्षा गर्दै राम्रो वाटोतिर लाग्नको लागि पनि बुद्धले धर्म देशना गर्नु भएको छ ।

ढुङ्गे युग देखि नै मानिसहरुले सुरक्षाको वाटो अपनाउँदै आएका छन्। वर्तमान प्रमुख धर्महरुमध्ये हिन्दु धर्म पिन एक हो। यसको शुरुवात बैदिक युगवाट शुरु भएको थियो। तत्कालिन समय सुरक्षा विहीन थियो। जसकारण आफ्नो सुरक्षाको लागि मन्त्र पाठहरुको सहारा लिन थाले। जसले गर्दा ऋगवेद, यजुर वेद, अर्थवेद र सामवेद जस्ता रचना गरियो। त्यसपछि आएका मुस्लिम र किश्चियन धर्ममा पिन सुरक्षाको लागि पाठहरु गितिकाहरु रचना गर्न थाले। बैदिक स्तोत्र, सुत्र, भजन पाठ आदि नामले पिन चिनिन्छ। वैदिक युगका केही लक्षणहरु बुद्धधर्ममा पिन भित्रिएको देखिन्छ।

बैदिक युगमा मानिसहरु नदीको छेउ छाउमा बसोबास गरी कृषिकर्म गर्दै जिविका चलाउँथे। त्यसबेला बाहिरका केहि ज्ञान नभएका तिनिहरु वतावरणमा भएको हेराफेरी देखि डराएर सूर्य, तारा, चन्द्रमा, पर्वत, रुख, हाबा, पानी आगो आदिलाई अदृश्यमय देवताको रुपमा पूज्न थाले। माथि उल्लेखित भएका कुराहरुबाट सहयोग हुने भएकोले पिन हामीलाई सहयोग स्वरुप आएका यी हाबा आदि चिजलाई मान्नुपर्दछ भनी देवताको स्वरुप दिई पूज्न थाले। र, समय समयमा यिनीहरुबाट हुने पीडाले गर्दा उनिहरुको मुखबाट निस्केका बचनहरु पछि, गएर स्तोत्रको रुपमा लिइयो। आफ्नो सुरक्षाको लागि बोलिएका बचनहरु मन्त्र पाठ हुन गयो र वेदको रचना भयो। सूर्य वन्दना, अगिन पूजा, यज्ञ होम आदिमा पढ्ने मन्त्र पाठ त्यसवेला देखि नै शुरु भएको हो। त्यो सुत्र पाठहरु परित्राण, पत्ति भन्ने नामले निचने पनि यज्ञ स्तम्भ इन्द्रखिल, कल्पवृक्ष, यज्ञ मण्डपको लक्षण आज हाम्रो महापरित्राणमा देख्न सिकन्छ।

यज्ञ मण्डपको अनुसार आज परित्राण मण्डप बनाइएको हो भनी केही विद्वानहरु भन्दछन्। कसैको मत अनुसार परित्राण मण्डप बोधि मण्डपबाट शुरु भएको हो भन्ने पनि पाइन्छ। तर पनि परित्राण मण्डपहरुमा वैदिक लक्षणहरु समावेश भएको छैन भनी दावी गर्न अति नै कठिन छ।

परित्राण पाठ गर्नेलाई पालिबाट सज्भायना गर्ने भनिन्छ यसलाई नेपालीबाट पनि त्यही भनिन्छ । यो शब्द बैदिक स्वाध्यायनको भन्ने वचनको परियाम भएर आएको भनी विद्वानहरु स्वीकार्दछन् । सज्भायना भन्ने शब्दले लयबद्ध रुपमा गाउन् वा पाठ गर्नु भन्ने अर्थ जनाउँदछ । तर वैदिक युगमा ब्राम्हणहरु शब्ददहरु स्वाध्यायन गर्नुको सट्टा स्व-अध्ययन गर्दछ । एक्लै-एक्लै जनसुन्य भएको ठाउँमा गएर बेदहरु कण्ठ पार्दछन् । तर बुद्धधर्ममा एक्ला-एक्लै पह्ने चलन छैन । बुद्धधर्ममा सबै मिलेर सज्कायना गर्दछन् । धर्मसंगायनाहरुमा पनि त्रिपिटक एकत्रित गरेपछि सबैं मिली सज्भायना गरेको थियो । ब्राम्हणहरु वेद मन्त्र विर्सियला की भनी स्वाध्यायन गर्दछन् । त्रिपिटक पनि लोप भैजाला भन्ने कारणले गर्दा स्वाध्यायन गरेको थियो तर परित्राण सज्भायन स्वाध्यायनको लागि नभई सबै सत्वहरुको हीतको लागि, सुरक्षाको लागि र कल्याणको लागि गरिने हो । त्यसकारण बेद स्वाध्यायन र परित्राण सज्भ्जायनमा धेरै अन्तर र भिन्नता छ ।

परित्त देशना गर्दा वा बेद पाठ गर्दा लयबद्धमा पाठ गर्दछन्। परित्राण पाठ गर्दा लयबद्ध हुनुका साथ साथ शुद्ध रुपले पाठ गर्नु पर्दछ। भगवान बुद्धको समयमा पिन महाकच्चायन भन्तेले अट्ठक पारायणको लयबद्ध सज्भायना गर्नु भएको थियो। शुरिलो स्वरमा लयबद्ध रुपमा सज्भायना गर्नुलाई सरमञ्ज्ञ भन्दछन्। भगवान बुद्धले महाकच्चायन स्थिवरले गर्नुभएको पाठ सुन्नु भई वहाँको प्रशंसा गर्नु भएको थियो। धिम्पया अट्ठकथामा देशना विधिको लागि सरमञ्ज र पदमान भन्ने दुईवटा शब्द दिएको छ। सरमञ्ज मीठो स्वरले समानताले देशना गर्नु हो। पदमान भन्नाले हरेक बचन पछि एकछिन रोकेर देशना गर्नु हो। त्यसकारण परित्राण पाठ गर्दा सरमञ्ज रुपले देशना गन् पर्दछ। भगवान बुद्धले सरमाञ्ज रुपले परित्राण पाठ गन्को लागि अनुमति दिएता पिन गीतको रुपमा गाउन प्रतिक्षेप गरेको छ।

चर्तुवेद मध्ये सामवेद विशेष ग्रन्थ हो । यसमा साहित्यमय स्त्रोतहरु संग्रह गरेका छन् । वेद पाठ गर्दा राम्रोसंग गर्नुपर्दछ भनी जान्दयोञ्ज उपनिषदमा देखाएको छ । स्वर व्यञ्जन उष्माक्षर आदि मिश्र गरी उच्चारण अशुद्ध रुपले गर्नु हुन्न भनी उक्त ग्रन्थमा देखाएको छ । वैदिक साहित्यमा शुद्ध शब्द उच्चारण गर्नुलाई शब्द ब्राम्हण भन्दछन् । अर्थ प्रकाश भएता पिन नभएतापिन उच्चारण शुद्ध हुनु पर्दछ । शुद्ध रुपले उच्चारण गरेमात्र देवताहरु खुशी हुन्छ । मन्त्र शुद्ध रुपले उच्चारण नगरेको खण्डमा यज्ञ सफल हुँदैन भनी कात्यायन भन्दछन् भने पतञ्जिल धर्मकार्यहरुमा शुद्ध उच्चारण हुनु पर्ने एउटा नियम हो भन्दछन् ।

(यज्ञ कर्मनि सः नियमः)

परित्राण देशना र वेद स्वाध्यायनवाट हुने प्रतिफल तुलना गरी हेर्ने जर्मको केही विद्वानहरुले गर्न थालेका छन्। वेद स्वाध्यायनवाट व्रम्हलोक अपेक्षा गर्दछ। अभ सतपथ व्राम्हणले देखाएको अनुसार खुसि पाउनको लागि, सम्पत्ति पाउनको लागि, मीठो निन्दाको लागि, निरोगि हुनको लागि, स्मरण शक्ति वढाउनको आदिको लागि मन्त्र पाठ गरिन्छ। यस अनुसार हेर्ने हो भने मेत्तानिसंस सुत्रमा पनि त्यस्तै प्रतिफल देखाएको छ।

हालसालै गरिएको अनुसन्धान अनुसार मेत्तानिसंस सुत्र भित्र देवतालाई गौरव गर्नलाई वनाएको हो । यसमा 'यो मित्तानं न दुभित....' भन्ने पाठले मित्रहरुलाई द्रोही नहुनुको आनिसंस भनी बौद्धहरु विश्वास गर्दछन् । ईन्द्र, वरुण, मित्र आदि देवताहरुलाई वैदिक युगमा पूजा अर्चना गर्दथे । मित्र देवतालाई पूजा गर्ने प्रचलन वैदिक युगभन्दा पहिले देखि नै चिलआएको हो । इरानियन युगमा जन्मेका शुकरातको दर्शन लेखिएको अवस्थामा मित्र देवतालाई पूजा गरिने वारे उल्लेख ग्रिएको छ ।

बेद पाठ र अभ मन्त्रहरुको उद्देश्यमध्ये भूत-प्रेत भगाउनु पनि एक हो । मन्त्र मानिसहरुको बिनासको लागि पनि प्रयोग

गरिन्छ तर परित्राण भूत-प्रेतलाई त्यो आत्माभावबाट मुक्त गराई स्गतिको लागि र सबै प्राणिहरुको हितको लागि सज्भायना गरिन्छ । मुस्लिम धर्ममा मन्त्रहरु नभएता पनि अल्लाहलाई प्रार्थना गर्दछन् । उनीहरु पाँचवटा कारणहरु ध्यानमा राखेर भक्तिपर्वक प्रार्थना गर्दछन् । देवता, देवदूत, देव देशना, प्रोटडीहरु, पूर्वजन्म ती पाँचवटा कारणहरु हुन् । यसको लागि धेरै प्रार्थना गर्नपर्दछ । त्यसको लागि छेट्टाछुट्टै पाठहलहरू छन्। जुन उनीहरू सानै देखि नै सिक्दछन् । सलाह भन्नेदिनमा पाँच पटक प्रार्थना गर्नछन । यसले गर्दा आत्मा निर्मल हुने, आध्यात्मिक शान्ति, धैर्य, आत्मा विश्वास, सदाचार प्राप्त हुन्छ भन्ने विश्वास उनीहरुमा छ। यसको लागि वचन, शरीर र मन तीनवटै देव-प्रार्थना गर्दा लीन गर्नुपर्दछ । यी सब प्रार्थनाहरु अरब भाषामा गर्नुपर्दछ । किनभने अरवी भाषा देव भाषाका रुपमा मुस्लिम समुदायहरु मान्दछन् । शुद्ध कुरान नै तिनीहरुको ठूलो ग्रन्थ हो । जिब्दिल भन्ने देवदत मुहम्मद्लाई देशना गरेको थियो । त्यसबेला देखि आजसम्म त्यो देशना स्रक्षित् छ।

किश्चियनहरुको शुद्ध ग्रन्थ बाइबल हो । यसमा प्रार्थनाको लागि छुट्टाछुट्टै पाठहरु रचना गरिएको छ । यो धर्ममा प्रार्थना पाँच प्रकारमा बाँडिएकोछ । १-स्त्रोत र नमस्कार,२-जातिक आयाचना, ३-राजिकय गीत, ४-पापोच्चारण र धन्यबाद ज्ञापन हो । अन्य भन्दा यसमा फरक देखिन्छ किनभने यसमा प्रार्थना गर्दा संगीतको पनि प्रयोग गर्न गरिन्छ ।

यस अनुसार हरेक धर्ममा शान्ति सुख र सुरक्षाको लागि सज्कायना गरिन्छ भन्ने वुिकन्छ । बुद्धधर्ममा वाहेक अरुमा सज्कायना गरी देवतालाई खुशि पार्न ख़ोज्दछ भने परित्राण सज्कायनाले त्रिरन्त बल र सत्य कियाको प्रभाव अपेक्षा गरिन्छ ।

# आर्थिक सहयोग

आनन्द भूमि बौद्ध मासिक पत्रिकाको उत्तरोत्तर प्रजाति र समुन्नतिको लाजि आनन्द भूमि पत्रिकाका पुराना आजिवन सदस्य निर्मला क'साकार ज्यू भूरुङ्गखेलबाट सहयोजार्थ रु. १००० ।-सधन्यबाद प्राप्त भएको छ । २४४० औं धर्मचक दिवसको अवसरमा समस्त विश्ववासी जनमानसमा धर्मचक महान उपदेश चतुरार्य सत्य र आर्य-अष्टाङ्गिक मार्गलाई साक्षात्कार गर्न सकुन भन्ने हादीक मंगलमय कामना ब्यक्त गर्दछौं।

#### प्यासिफिक मेटल रहीर

पद्मावित महाबिहार नःबहाल लेलितपुर-२० फोन नं. २११००४१, ४४२१४३० (पसल) ४४३३१९७ (निवास) मोबाइल ८८४१२१४२२६

तामा पितल जर्मन सिल्भर पाता, तार तथा वेल्डिङ्ग रङहरूको थोक एवं खुद्रा विऋेता

# डा. सानुभाइन्यूको लेखको खण्डन (६)

- आचार्य धर्म वज्र (श्रीधर राणा)

गत अङ्गमा हामीले वर्मा र थाइल्याण्डको बुद्ध धर्ममा भएका भक्ति तत्वहरूको विवेचना गर्ने भनेका थियौँ तापनि विस्तारभयले र भातको एक सिता छामेपछि सबै भातको अवस्था थाहा भइहाल्छ भन्ने न्याय अनुसार अव त्यतातिर नगई केही अन्य महत्वपूर्ण बूँदाहरूमा अति छोटकरीमा विवेचना गर्नेछौँ।

सानुभाइज्यूले लामा अनागरिक गोविन्दलाई उद्धृत गर्दे वौद्ध तन्त्रमा पञ्चमकारको प्रयोग भएको उल्लेख गर्नुभएको छ जो सर्वथा गलत छ । किनिक कुनै पिन बौद्ध तन्त्रहरूमा पञ्चमकारको अवधारणा समेत पिन छैन । यो त हिन्दू तन्त्रहरूको धारणा हो । पञ्चमकारको उल्लेख कतै बौद्ध तन्त्रमा भेटाइदिए गोविन्द र सानुभाइ दुवैलाई बौद्ध विद्वज्जगत्ले नयाँ आयामको आविष्कार गरेको श्रेयः दिनेछ । फेरि यस्ता धारणाहरू अधिकांश सन्ध्या भाषा हुन् जसको उल्लेख त गोविन्दज्यूले पिन त्यहीँ गरि हाल्नुभएको छ र सन्ध्या भाषामा वताइएका उपदेश त पालि थेर वाद समेतमा भेटिन्छन्, जस्तै कि धम्मपद (पकीण्णक वग्गो - २९४)

त्यस्तै हिन्दी विषयका प्राध्यापक भरतिसहले बुद्धधर्मसम्बन्धी अपरिपूर्ण ज्ञान एवं आफ्नो विषयान्तरको कारणले गर्दा धेरै गम्भीर त्रुटिपूर्ण लेखहरू लेख्नुभएको छ । कुनै पनि बौद्ध तन्त्रमा किहँ पनि नभएका भैरवीचक जस्ता पूर्ण हिन्दू पदावली एवं अवधारणाहरूलाई समेत बौद्ध तन्त्रमा छन् भनेर शत प्रतिशत अक्षम्य एवं भूठो प्रस्तुति गर्नुभएको छ तर पनि सानुभाइज्यूले फेरि त्यसकै उद्धरण गर्न् भन् आश्चर्यजनक देखिन्छ । फेरि भरत सिंह उपाध्याय त प्रो. डा. एडवर्ड कोञ्जेको वर्गीकरण अनुसारको पुरानो अङ्गल जर्मन समूहको अवधारणावाट प्रभावित हुनुहुन्छ याने, १९५९ अघिको अपरिपक्व अध्ययनबाट बौद्ध अध्ययनमा निष्कर्ष निकाल्ने व्यक्ति हुनुहुन्छ । त्यसैले पनि उहाँका कतिपय यस्ता धारणाहरू मिति पुगिसकेका कुराहरू हुन् । सानुभाइज्यूले उद्धरण गरेको उहाँको पुस्तक १९५४ मा प्रथम पटक प्रकाशित भएको थियो । भरत सिंहले "वज्रयानले निश्चित रूपमा बुद्धधर्मको स्वरूपलाई विगारिदियो ..... " लेख्नुभयो, तर वौद्ध एवं हिन्दू iconography का विश्व विख्यात मूर्धन्य विद्वान डा. विनयतोष भट्टाचार्यले फेरि "यस्तो आरोप ऐतिहासिक रूपमा गलत हो . . . . बरु त्यसको विपरीत यी तन्त्रहरू भनेका विश्वसंस्कृतिलाई भारतवर्षको सबभन्दा ठूला देन हुन्" भन्नुभएको छ, [An Introduction to Buddhist Esoterism; Benoytosh Bhattacharya, pp.165;1989]

त्यस्तै, स्नेलग्रोभले तन्त्रको सन्ध्याभाषालाई राम्रोसँग नव्भीकन लेख्नुभएको छ । त्यसबाट नेपालीमा अनुवाद गर्दा सानुभाइज्यूले बौद्ध तन्त्रमै नभएका पदावलीहरू जस्तै सहजचकभोज, कमलमुद्रा जस्ता हास्यास्पद शब्दहरू लेख्न पुग्नुभएको छ । सानुभाइज्यूले गुगे (तिब्बत क्षेत्रको एक प्रान्त) का राजा येशे ओ को आदेश पत्रलाई स्नेलग्रोभवाट उद्धरण गर र अर्को भ्रम सृजना गरिदिनुभएको छ । येशे ओ ले त्यसबेलाको तिब्बतमा चलेको वज्रयान बुद्धधर्ममा विकृति आइसकेको अवस्थालाई चित्रण गरेका छन् न कि स्वयं वज्रयानलाई। त्यसको प्रमाण नै यही हो कि त्यसलाई सुधार्न उनले भारतबाट बज्जयानकै विशिष्ट गुरु अतीश दीपङ्गरश्रीज्ञानलाई बोलाउन पठाए र उहाँ आएर सुधार्नुभयो पनि । त्यस्ता विकृति त जहाँको जहिलेको जुनसुकै परम्परामा पनि हुने गर्छन् र भएका छन्। थाइल्याण्ड, वर्मा, श्रीलङ्गा आदि देशका थेरवाद वृद्धधर्ममा पनि विकृति नदेखिएका होइनन् । यदि सानुभाइज्यूले चाहनुभयो भने थेरवाद बुद्धर्ममा इतिहासकाल देखि नै देखा परेका विकृतिहरूका प्रशस्त उदाहरणहरू दिने छौं।

सानुभाइज्यूले चौधौं दलाई लामाको 'The Kalachakra Tantra' वाट उद्धृत गरी बौद्ध तन्त्र परम्पराको दोष औंल्याउन खोज्नुभएको रहेछ । पहिलो त अनुवादमा 'आकांक्षा समावेश गरिन्छ' भनेर बौद्ध तन्त्रको परिणति सिद्धान्तमा आधारित क्लेशको मार्गीकरणलाई 'समावेश' को अर्थ दिनुभयो जुन अनुवाद स्वयंले दिग्भ्रमित पार्दछ । दोस्रो, दलाई लामाले त 'used in path' भन्नुभएको छ, जसको अभिप्राय 'मार्गीकरण' हो, जसलाई सानुभाइज्यूले ठचाम्मै वुभनुभएन वा वूभ पचाउनुभयो । थेर वादको सतिपट्टानले त चित्तानुपश्यनामा 'सरागं चित्तं' भनेर र ागले युक्त चित्तलाई जस्ताको तस्तै हेरेर (विपश्यना) मार्फत मार्गीकरण गर्नुपर्ने उपदेश दिन्छ, धर्मानुपश्यनामा कामच्छन्द आदिलाई विपश्यना गर्दै त्यसको सम्दय, वृद्धि, प्रहाण आदिको प्रत्यक्ष ज्ञान गर्दै मार्गीकरण गर्ने उपदेश दिन्छ भने तन्त्रले पनि त्यही सिद्धान्तलाई परिणति प्रिक्रया मार्फत मार्गीकरण गर्नु अस्वभाविक होइन । केवल ती तत्वहरूको सानुभाइज्यूले अर्थ्याएजस्तो 'समावेश' मात्र गरेर क्लेशवाट मुक्त भइने कुरा कुनै पनि तन्त्रले भनेको पनि छैन र त्यस्तो भनाइ कुनै पनि आधिकारिक बौद्ध तान्त्रिक गुरुहरूले कतै लेख्नुभएको पनि छैन।

आनन्दभूमिको भाद्र-आश्विन अङ्गमा सानुभाइज्यूले वज्रपाणि, वज्रसत्व आदि यक्षहरूद्वारा शाक्यमुनि बुद्धलाई प्रतिस्थापित गरि एको भन्ने आरोप लगाउनुभएको छ । वज्रयानले शाक्यमुनि बुढलाई एक बुढका निर्माणकाय भएको हुनाले निर्माणकायकै रूपमा हेर्दछ भने वज्रधर, वज्रपाणि, वज्रसत्व आदि पनि त्यस्तै बुढका सम्भोगकायका प्रतीकहरू भएकाले उहाँहरूलाई सम्भोगकायकै रूपमा हेर्दछ । कहिल्यै पनि सम्भोगकायले निर्माणकायलाई विस्थापित गर्ने प्रश्नै आउँदैन किनिक ती दुई कुरा बुढताका वेग्लावेग्लै पक्षहरू हुन् । 'सम्यक्सम्बोधि' भनेको के हो र सम्यक्सम्बुढ कसरी भइन्छ भन्ने विषयको गहिरो सैढान्तिक धर्मनियामसँग अनिभन्न मूर्खहरूले उठाउनेजस्ता तर्कहरूबाट डा. सानुभाइज्यूजस्ता बौढ विद्वान्हरू अलि माथि उठेर लेख्नुभए बौढ जिज्ञासुहरूलाई लाभ पुग्नेछ ।

सानुभाइज्यूले उपत्यकाको आजभोलि प्रचलित वज्रयानको स्वरूपलाई देखेर समग्र वज्रयान नै विकृत हो भन्ने देखाउन पिन धेरै प्रयास गर्नुभएको छ। त्यसमा उहाँ स्वयं नै एक नेवार भएको हुँनाले काठमाडौँ उपत्यकाको नेवार वज्रयानमा कहाँ के कस्ता विकृति छुन् भन्ने कुरा हामीलाई भन्दा उहाँ स्वयंलाई नै बढी जानकारी हुन सक्छ। त्यसैले ती विषयमा सम्बन्धित विज्ञहरूले नै खण्डन-मण्डन गरिराख्नु उचित हुनेछ। हामीले यति मात्र भन्न चाहन्छौँ कि यहाँ भएदेखिएका विकृतिहरू जे छन् या होलान्, ती दोषहरू वज्रयानका दोष होइनन् कि वज्रयानमा आएका विकृतिका दोषहरू हुन्। विकृति त जुन परम्परा या

धर्ममा या सम्प्रदायमा पिन आइरहेकै हुन्छन्, नत्र भगवान् बुद्धको 'अनित्याः सर्वसंस्काराः' भन्ने सत्यसन्देश नै भूठो हुन पुग्नेछ।

अन्तमा, हामीले बौद्ध विद्वान् डा. सानुभाइज्यूसँग बौद्ध क्षेत्रका विभिन्न पक्षका ग्रन्थहरूलाई टुका टाकी अध्ययन गरेकै भरमा र सबै पक्ष, पूर्वापर, र शोधमूलक सिद्धान्तहरूलाई पूर्णरूपमा ख्याल नगरेरै टिप्पणी गर्ने तहबाट माथि उठेर लेखहरू लेखन आग्रह गर्दछौं र बौद्ध अध्ययनमा मिति पुगिसकेका ग्रन्थ, धारणा र विद्वान् एवं एतिहासविद्हरूको आधार निलई सच्चा शोधमूलक एवं आधुनिकतम वैज्ञानिक अध्ययनको आधारमा हाम्रा लेखहरूलाई खण्डन गर्ने इच्छा भएमा त्यो गर्न सहर्ष अनुरोध गर्दछौं जसले गर्दा हामीलाई नयाँ आयामहरू देख्न र जान्न अवसर मिल्ने थियो।

अव उहाँका समग्र लेखहरूले स्वयं नै एक प्रश्नलाई निम्त्याएको छ जसलाई यहाँ प्रस्तुत गरेर मात्र हामीले यी श्रृंखलाहरूको अन्त गर्न चाहन्छौं। प्रश्न हो, एक हिन्दू देवी कालीको ध्यानवाट स्रोत आपन्न हुनु र त्यसलाई फेरि एक थेर बादी भिक्खुले समर्थन गरी अनुमोदन गर्नु बुद्धधर्ममा देखा परेको विकृति र विचलन हो कि होइन ?

> ये धर्मा हेतुप्रभवा हेतून्तेषां तथागतोऽह्यवदत् तेषां च यो निरोध एवंवादी महाश्रमणः।

### "शान्ति आउने दिन रमाउँदै हाँसौ ल !"

शिशिर धनकुट्टेली

प्यारी मायालु जीवन संगी, शान्ति तिमीनिष्ठ्री हुन भएन, तिमी बिना बुद्धको जन्मभूमिको, अस्तित्व पनि रहेन। प्यारी मायालु शान्ति टाढा हुन भएन, चाँडै आउ है प्यारी मायालु शान्ति ! क्षितिज पारी रहन भएन। प्यारी मायालु जीवन संगी शान्तिलाई, क्सरी पाउन सिकन्छ आजको दिनमा ? यहाँ कोलाहल,बन्दुक,बारुढको टिप्पणी गर्छु। घामको छाँयामा, कठै ! कति भौतारी खोजिरहनु ? बुद्धले ल्याएको प्यारी मायालु जीवन संगी, शान्तिको मायामा । प्यारी मायालु जीवन संगी, शान्ति बेलैमा ढिलो नगरी आउन पकारछ। तिमी बिना यहाँ न तः बुद्ध नै जन्मेर आउँछन्,

देश भरीको प्यारी शान्तिको यादमा आँशु भक्कानो फटि भार्छन । यहि शान्ति जन्म भएको माटोमा, प्रतिक्षा गरिरहन्छु प्यारी मायालु जीवन संगी, शान्ति आउने बाटोमा । शान्ति भरिएको यहि नेपाल धर्तिमा, हिजो, देशै भरिएको प्यारीमायालु जीवन संगी शान्ति ! अहिले कहाँ बिजोग हुँदै छौ होलान शान्तिको यादमा को पो नरुलान ? ₹, त्यसैले ढिलो नगरी चाँडै हाउ है शान्ति। तिमीलाई स्वागत गर्न सप्तरंगी फूल उनेर सजाई बसौला प्यारीमायालु जीवन संगी, तिमी आउने दिनमा रमाउँदै हाँसौला ल !

# What is the Dhamma?

- Ven. Sochu

The Dharma is the Buddha's teaching the three sing of Being, the four Noble truths, the Noble eightfold path, the pratityasamutpada, sunyata and so on . these teachings are relative truths. In Buddhism, it is important to understand the difference between relative truth and absolute truth. Although the Buddha sat under the Bodhi tree and attained enlightenment, nowhere does he explain the content of that experience. He spoke only of a way towards enlightenment what he saw was absolute truth. What he taught, a way to it, is relative truth.

A look at the early teachings and the later teachings of the Dharma suggests that there are two quite different motivations for walking the Buddha's way. The early teachings are concerned with the four Noble truths, the problem of suffering, its origin, its cessation and the way that leads to the cessation of suffering. These teachings include investigating the skandha and dhatus and unlinking the twelve-linked chain of Dependent Origination. With the later teachings, the Mahayana that the emphasis changes. The Buddha said in the first Mahayana sutras that unlinking the twelve-linked chain is not the end of the path. He said to the arhats that if you think you have reached the end, you are mistaken; this is only the halfway stage. The real aim is the attainment of full and perfect enlightenment, for all beings. Although these two paths the early teaching and the later, Mahayana teaching, seem to be different, in fact they are not. The Mahayana's aim of attaining the insight of the Buddha is also meant to help us arrive at the place where suffering ceases

What did the Buddha see at enlightenment? He saw the way things really are, which is another definition of the Dharma. There is the Dharma, the teaching of the Buddha, and there is the insight that the Buddha came to, which is insight into Dharma. This is also called the realization of one's Buddhanature. These two thing are relative – the Buddha's teaching, which is the way, and the final insight the realization of the dharma itself, to see things as they really are.

The Buddha likened his teaching to a raft. In the famous parable of the raft, he spoke of a man on one side of a stretch of water. This side full of danger; and although he wishes to get to safety on the other side, there is neither bridge nor ferry. So he collects logs and branches, lashes them together and builds a raft. Launching himself on the raft, he manages with great exertion to paddle it over to the farther shore. The shore he has left is samsara, the realm of desire and Dukkha (unsatifactoriness); the farther shore is nirvana, the heart at peace, the end of suffering. The asked his monks, 'if that man were tyo think, this raft has been of such help to me that I shall now carry it on my back wherever I go, would this be acting properly regarding the raft?' the monks replied, 'no' sir. The Buddha continued, 'my teaching are like this raft: they are for crossing over with and not for seizing hold of. An attitude of respect for the Buddha's teachings needs to be cultivated but they must not be clung to.

The dharma has a third meaning, which is the law. this refers not to the law of the land but to the inherent law of the universe. It can also be called the nature of all things. It represents, the interconnectedness of all things, and it is so vast that it is beyond comprehension. The dharma is said to be like the ocean: the farther we go into it, the deeper it becomes. It cannot be fathomed, and it is our essence too. In living beings it is known as the Buddha-nature. What the Buddha points to, particularly in the Mahayana, is that the Dharma, the Buddha and our Buddha-nature are the ground of being we are all fully enlightened Buddhas but we do not realize it.

Soko Morinaga Rohsi, a zen master who gave talks at many Buddhist society summer schools, was once asked if the Buddha was like god. he replied,' no. the Buddha did not create you he became you'. this is what the Buddha does he becomes everything. He becomes this form then that form and then another form, sometimes a human forms, sometimes a bird or a fish, a leopard, sometimes a mountain, a solar

system or a galaxy. All these things come into being and then go out of being through the grass of the dharma. This is the real profundity of the Buddha, known as the 'trikaya', the three bodies if the Buddha: the body of the law, dharma kaya; the body of the enjoyment of the truth, sambhogakaya; and the body of transformation, nirmanakaya.

The true body of the Buddha, the dharmakaya, is ultimately unknowable, but this does not mean that its presence cannot be felt coming within that presence and realizing that the one nature is the nature of all thing is where the Buddhas teaching lead. The mistake that we all make the error of 'I' (not the 'ego', which, in psychological systems, represents the conscious subject), is that it identifies itself with these forms. This is something ever 'I' does. The Dharma does not identify itself with anything; our essential Buddha- nature doesn't identify itself with anything. In essence, it no-thing this is what sanyuta describes- radical emptiness of any self-nature. All phenomena share this nature. It is none of these thing, yet neither is it apart from these thing- this is why is it a mastery. The delusion of 'I' the mistake we all make, is to identify with these forms.

All these may seem to be impenetrable Eastern mysticism, but what does it mean in terms of our ordinary life? It means that in our daily life we get stuck. We get stuck with these forms. We all take on roles. We can take on the role of child, a parent, a wife or partner, a monk or a layperson, male or female or human. We tend to cling to forms. This is what the delusion of 'I' does; it things we identify with anything I feel is mine or anything that make me feel 'I' am something. It usually amounts to wanting my own way. Nevertheless, the true nature is not stuck on these things.

When the Buddha was born in the Lumbini garden, his mother queen maya (name means illusion) had been not the way to her confinement; and while holding on to the branch of a tree, she had given birth to him miraculously, through her right side. On being born, the baby Buddha took seven step in each of the four cardinal directions. Raising one hand to heaven and pointing the other the earth, he declared, 'Between heaven and earth, I alone am the world-honored One'. Clearly, this is no ordinary birth.

It is a metaphor that we need to look into. What does it point to?

The Buddha's life story is our too, and it stages follow common human experience, east and west, past and future. That new born child, that new born form represents the aspiration to Buddha hood, the liberated human heart that is not confined by my likes and dislikes. The pointing to the four directions and the declearation that 'Between heaven and earth, 'I alone am the world-honored One' show that it can go everywhere. Is this also true of our hearts now? Are we free to go in the may say, 't wish I could' we sell ourselves short by being unaware of our potential, even of our own body.

What usually stop us is our opinions and attitudes, which comprise the 'I' I must have my two cups of coffee in morning, otherwise I cannot possible that function properly at work.' This is the way we convince ourselves that we cannot possible act. I say, 'no','I cannot' I will not'. When anything that does not suit me arises, up comes the opinion to justify non- compliance. These are the place 'I' will not go, and so I am imprisoned by my wanting and not wanting. These are the emotions, and the Buddhism they are known as the fires or the passions; these are the place we cannot go. We believe that when we attain the liberation of Nirvana, we shall always be able to find the right words and never again be short of the appropriate word and we shall able to win friends and influence people-in other words, I shall get what I want.

This is not the liberation the Buddha talks of. He taught us to be able to live contentedly equally when it happens to suit us and when it does not happen to suit us. The Buddha said in the Dhammpada that this life contains joy and sorrow, pleasure and pain, good and bad, light and dark. This is the first noble truth. All live consist of these pairs in various measures. No matter how spiritually inspired one may become, life will always have good and bad. So we had better stop fighting this fact and make our peace with it. The Buddha Dharma contains the light and the dark, the right and the wrong-quite different from what we are used to. In our thinking, all the opposites are split apart, and good is separate from bad. We all have our own idea of what is good

and we side with it. We believe in fighting the dark, and the bad will be vanquished and eventually just the light or the good will remain, forever. Perhaps we believe that scientific progress will lead to a world where there is no pain.

If we really wish to go into the practice of Buddhism, we westerners must first our peace with the first Noble truth, suffering, because light and dark, good and bad, right and wrong are all contained in the one nature. Is the Buddha-nature, which becomes all things.

When we here this, the grasping tendency of 'I' causes us to believe that good is the same as bad, light is the same as dark and pain is the same as the pleasure. And seeing a crime in the street where an old lady is mugged, we say that this is just her karma, the Dharma in action!

Although the Dharma is of one nature and all things share it, the Dharma manifests itself in the huge variety of ' the ten thousand things' to 'me' they are seen as opposites 'I' see difference in terms of opposites. I cannot things as they really are. Of course, right is different from wrong and male is different from female. But they all share the same characteristics of being impermanent and unsatisfactory and having no essential self-nature. the opposites do not exist out there; they are my judgments placed on the world. Which is better, a racehorse or a dairy cow? We identify with one side or the other depending on whether 'I' feel thirsty or am an a hurry. If I identify with the flag, a party, a religion, a conviction, what I thing is right or what suites me or if it is challenged in any way, suddenly I react as if my life were threatened. Because we are caught up in the opposites, we over identify with our opinion, which is the sickness of 'I' it identifies with one thing and fears its loss or its opposites. Becoming aware that those opposites are manufactured by 'I' is the the unlinking of the twelvelinked chain of dependent origination.

We know that there are safe and things that are unsafe. If a situation is dangerous, we get out of the way of it; if we cannot avoid it, then we must suffer it through. Not resisting these facts of life has to start at the only place that counts- not with this person or that group of people but right here because the split

between I and the other exists in the heart.

One of the best teacher is nature itself not the manifest nature of flora and fauna but the invisible nature that informs all forms. It is this nature that informs the oak tree when to burst into leaf and when to sprout acorns. This nature informs the swallows when to fly south for the winter and when to fly north for the summer. This nature tells the mother hen to sit on her eggs, to stay there until they hatch and then to forage for food for her chicks. This nature nature informs the salmon to swim thousands of miles to a particular river in Scotland and lay her eggs. This is the wisdom of Dharma manifesting itself, and that wisdom is inherent in us too. If this wisdom were not inherent in us and informing us then I would not be able to communicate or to write this and you would be unable understand or to read it. This nature informs all our movements, our walking and our sleeping, our growing up and our growing old, and it also shows it how to die. Life and death is a game that nature has been playing since beginning less time.

An old man approached zen master bankei and asked him if he would take him as his student, master bankei asked him why at his age he wanted to be his student. The old man explained that as he approached death, he wished to acquire that special confidence to face it. death.master bankei replied,' there is no special confidence to face death. When it is time to die, you simple die' it is the wisdom of the Buddhanature that knows as to die. This nature informs birth, life and death, and it is for us go to with it.

Things happen because it is their nature to happen; but when 'I' instigates something, there is always a purpose. 'I' will do something only if it has a purpose. 'I' feel that my life has to have a purpose, otherwise life seems meaningless. But nature is not like that. A poem goes:

Deep in the forest away from prying eyes The cherry tree blossom out of the sincerity of its own heart.

Someone came up to me once maintaining that the cherry tree blossoms to attract insects in order for pollination to take place. But this does not hold because the cherry tree would blossoms even if there were no insects. A cherry tree doesn't blossoms in order to be pollinated, for that would imply that it acted with intention, and nature doesn't intend anything. It is the same with us: human life does not have not intrinsic purpose; neither does the universe. The Dharma too has not purpose, but there is meaning. In Buddhism, the meaning of life is not the same as the purpose of life or the purpose of the universe. In Buddhism, the meaning of life is simply to get back into harmony with our inherent nature, the interconnected harmony of all things just as they are. Other beings don't ask 'what is the meaning of life?' because they are so close to nature that there is no distinction between their lives and their inherent nature.

A Hindu story illustrates this difference between the view of 'I' and the view of life itself. Indra is one of the great gods of the Hindu pantheon along with Brahma and Vishnu. Indra rules the universe. In the early part of his life, he battle with a demon called vritra. This demon had blocked the waters of the earth, causing a terrible drought which threatened the harvests of the whole world. Indra fought vritra and eventually vanquished him, and the waters flowed once more throughout the world. The harvests was saved and the people were jubilant. They praised Indra, raised altars to Indra and made offerings and said prayers to him. 'you have saved us', they cried. Though Indra was a very great god, he was not above being influenced by all this adulation. He looks at his great palace in heaven and saw that it was very impressive; but after receiving so much praise, he wondered whether it was really grand enough for Indra, king of all the gods. So he called for the divine architect and commanded that he build a mighty palace fit for him, which he did. Just as the new palace was coming to completion, Indra inspected it and told the architect that his liked his new palace but felt that there could be a few improvements, for example an extra tower here just to balance the other side. Then he said, we shall need another tower at the rear, and I have been looking at the central chamber and thing that there should be more ornamentation and gold embellishment thre. I also thing that there should be another extension, to connect these two towers, and an annex at the rear, to provide a room where I can rest.' The alterations

went on and on; but every time they were near to completion Indra would find another improvement to be made. The architect, who like all gods, lived for a very long time, realized that this project would go on and on, and so he complained to Brahma, the god who lives outside time. Brahma said, 'leave it to me.'

The next day Indra sat in the throneroom of his grand but still incomplete palace. Suddenly, from over the brow of the hill, was heard wonderful music and laughter of children. Then a beautiful blue boy appeared surrounded by singing and dancing children. They came into the palace and Indra invited them to sit down. After a few pleasantries, Indra asked them, why have you come? The blue boy said, 'A rumour has reached me that the current Indra has built a palace so wonderful that it outstrips the grandeur of any other palace built by any previous Indra. Now that I have seen it, I must agree that this palace is among the best that any other has ever built. 'Indra immediately asked, ' what do you mean " 'the little blue boy laughed and said, 'But do you not know that Vishnu, the sleeping god, lies in the vast world ocean and that as he sleep, he dreams the dream of the universe? We are the characters in his dream. Out of his navel grows a lotus. The louts bud opens, and sitting on that louts is Brahma And Brahma opens Brahma opens his eyes, and as he opens his eyes, a world system comes into being; and that world system is ruled over by and India. After a time, Brahma closes his eyes and that system passes out of being. Then he opens his eyes and another world system comes into being ruled over another India. And then he closes his eyes and that world system passes out of being. And this is repeated throughout the cycle. Then the louts closes, concealing Brahma, and returns into vishnu's navel. After a period of inactivity, another lotus grows out of Vishnu navel. The lotus dud opens to reveal another brahma; and when he opens his eyes, another world system comes into being. And the whole cycle of world systems rising and falling happens all over again. 'tha little blue boy continued, 'of course, this is just the Vishnu who lives in our universe. There are countless other universes. A wish man may be able to calculate all the grains of sand of all the beaches in the world, but on one can calculate how many world systems are ruled over by Vishnus,

Brahmas and Indras. '

At the moment, and enormous column of ants came through one entrance of the palace, and they marched out of the other side of the palace. Indra and the blue boy looked out, and as far as they could see the column of ants stretched into the distance in both directions. The blue boy said, 'former Indras all'.

In view of the enormity of the cosmos and the realization that we are caught up in the delusion of 'I' it is difficult to justify clinging to a particular from as Indra-we can be become overpower by it, there is the vast universe, on the one hand, and little me, on the other, or there is the big inflated me and the little universe. There is always the one greater and the other smaller. Both are caused by the sickness of 'I' but the universe and 'I' have the same root nature, and their separation is only an appearance. If this universe is calculably vast but we part of that incalculable greatness, then this is the middle way. Now we have the vast universe, and all of us have a part of play in it.

This is way the Buddha taught the way of nonattachment to all forms and roles. He taught us to let go of these forms because they are not what we really are; they are not our true nature. We are that which becomes this form and will become all forms-this is our true nature. This is the Dharma. This is the Buddha-nature. It is the realization of this Buddhanature that the Buddhist path takes us towards. The realization of one's inherent nature is the realization of all nature at all times and in all places. Ultimately, this is the mystery; and if we continue to try to seize hold of a form and run away from others, then we lose it. This is why the Buddha said on his awakening 'how wonderful, how miraculous. All being but all are fully endowed with the wisdom and the power of the tathagata, but because of their sticky attachment, human beings are not aware of it'. All other being live out of that nature, but human beings are divorced from it. This lead to a feeling of being lost, of being separate, which is the classic symptom of 'I'. It is 'I' versus the world, alienated from everything around me.

If things do not arise for a purpose but arise out of their own nature, meaning that they have causes and conditions, then all things are interdependent. Because this is also true of us, it has huge implications for Buddhist practice. Whether

it is meditation on the cushion or meditation in our activities throughout the day, we find that 'I' cannot do it. 'I' sit down to meditate and find that 'I' can't; my head won't let me. 'I' try to do the daily life practice but I forget; it is too difficult: it is the emotion, it is my lifestyle, it is my husband, it is the children which prevent me. 'I' feel it must be 'me' who does practice. But in the interconnected Dharmic context, there is no 'I' who does the doing. These problems arise quite simply because they have been cultivated to arise.

A gardener, no matter how proficient, only plant the seeds and pulls out the weeds in the garden. It is nature that makes the garden grow. A farmer planted a rice paddy. His son, seeing all the rice plants, thought he would please his father by rising them a little, and he pulled each rice plant up an inch or two. Inevitably, when the hot sun warmed the crop in the morning, it wailted. This is the kind of thing that 'I' would do. 'I' like feel in charge; more importantly, it makes me feel like a 'somebody'. However, it is not 'l' but the Buddha- nature that does the practice, and it eats the meal and lives our lives. All we can do is plant a few seeds and pull up few seeds. And over time, the transformations and the becomings begin to happen, not because 'I' make them happen but because it is the nature of seeds to ripen. We work in harmony with nature, like the gardener. Although he does not grow the plants, he facilitates their growing; his resources and efforts allow the nature of the garden to fulfil itself.

It is true that out animal brothers and sisters are at one with their inherent nature and that we are estranged from it, but does that make us inferior? Even though we have sati, or reflective counciousness, which produces afeeling of a separate T, it also allows our inherent nature to know itself. Only a human being can become a fully enlighten Buddha. As Zen master Hakuin said, 'Outside human beings, no Buddhas'. All beings have Buddha-nature, but only human beings have the potential to realize that nature. We have to suffer a fall first, whisch we have done, locked in our world of a separate 'I', of wanting this, not wanting that, existing in the prison of 'I'. and yet that prison of 'I' contains the germof attaining complete and perfect Enlightment. This is why the Buddha said 'Only from the human realm is liberation possible.' •

# बौद्ध गतिविधि

#### भिक्षु महासंघको साधारण सभा सम्पन्न

१० आषाढ, २०६३। नेपालका संघउपनायक भिक्ष अश्वघोष महास्थविरको विशेष उपस्थिति एवं अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका अध्यक्ष आचार्य भिक्षु कुमार काश्यप महास्थविरको सभापतित्वमा अखिल नेपाल भिक्ष् महासंघको १४ औं साधारण सभा धार्मिक विधिपूर्वक विश्वशान्ति विहार, नयाँ वानेश्वरमा सम्पन्न भएको छ । विहानी पहिलो सत्रमा उपस्थित संघसमागमवीच आपत्ति देशना तथा श्रामणेरहरूबाट दशशील प्रार्थना वृद्धप्जावाट थालनी भएको थियो भने दिवंगत भिक्षहरूको स्मृतिमा महासंघका उपाध्यक्ष भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थविरवाट मरणानुस्मृति भावना गराउन्भयो । त्यसपछि संघउपनायक भिक्ष अश्वघोष महास्थविरले बुद्धशासनिक कार्यक्षेत्रमा अघि बढ्न संघसदस्यहरूवीच सांघिक चेतनाको अभिवृद्धि, धेरै कट्टरपन्थी हुन नहुने, सामूहिक भेटघाट निरन्तर भइरहनुपर्ने पक्षमाथि प्रकाश पार्नुभई उपस्थित संघसदस्यहरूलाई ओवाद-उपदेश गर्नुभयो । यसको लगत्तै अ.ने.भि.महासंघका सचिव भिक्षु कोण्डन्यले महासंघको प्रतिवेदन प्रस्तुत गर्नुभयो भने महासंघका कोषाध्यक्ष एवं नेपाल बौद्ध परियत्ति शिक्षाका केन्द्रीय परीक्षा नियन्त्रक भिक्ष् वोधिज्ञानले महासंघको तथा ने.बौ.प.शि.को आर्थिक प्रतिवेदन संयुक्तरूपमा प्रस्त्त गर्नुभयो।

भोजनपछि दुतीय सत्रको शुरूमें महासंघका सचिव भिक्षु कोण्डन्यवाट आठवुँदे एजेण्डा प्रस्तुत गर्नेकममा -१) लुम्बिनी परिसरमा अखिल नेपाल भिक्षु महासंघको छुट्टै विहार निर्माण। २) भिक्षुहरू बृद्ध र रोगी हुँदाको उचित व्यवस्था। ३) नेपालका श्रद्धेय संघनायक/संघउपनायकहरूको दाहसंस्कार कर्मका लागि निश्चित दाहसंस्कार विधिको प्रारूप तय सम्बन्धी। ४) भिक्षु, श्रामणेर, अनागारिका-प्रव्रजितहरूको मसान (चिहान) को समूचित व्यवस्था। ५) महासंघका अध्यक्षका लागि आवश्यक सुविधा उपलब्ध गराउने। ६) नेपालका संघनायक-निवास, पदस्थापन, अभिनन्दनसम्बन्धी निश्चित कार्यक्रको तर्जुमा। ७) महासंघको छुट्टै वेभसाइट निर्माण। ८) प्रव्रजितहरूलाई प्रवचन दिन योग्य वनाउन समूचित रूपमा प्रशिक्षणको व्यवस्था सम्बन्धी।

महासंघको एजेण्डा प्रस्तुतीपछि उपस्थित समागमवीच संघसदस्यहरूका लागि फ्लोर ओपन गरिएको लगत्तै आ-आफ्ना विचार, भावना, सुभाव, मन्तव्य व्यक्त गर्ने कममा कमशः भिक्षुहरू वरसम्बोधि, कुमार काश्यप महास्थिवर, आनन्द, धर्ममूर्ति, शोभित, सद्धातिस्स, विमलकीर्ति, धर्मपाल महास्थिवर, संघरिक्षत, कोलित, कीर्तिज्योति, भिद्दय, जिटल, सुशील, बोधिज्ञान तथा मैत्री महास्थिवरले वोल्नुभयो । विभिन्न विहारमा विद्यमान आन्तरिक एवं वाह्य समस्यासम्बन्धी महासंघवाट हुने अन्तर्राष्ट्रिय सभा

सम्मेलनवारे पारदर्शिता, बुद्धधर्म ऊँकारअन्तर्गत भन्ने प्रचार प्रसार विषयसम्बन्धी महासंघको स्पष्ट धारणा प्रकाशमा ल्याउनुपर्ने, महासंघको दिशावोध र लक्ष स्पष्ट पार्न कार्य निर्देशिका, वार्षिक कार्यतालिका, निश्चित आचारसंहिताको खाँचो, निश्काशित डा. भिक्ष् स्नन्दसम्बन्धी निश्काशन तथा प्रवेशवारे पुनर्विचार, भिक्षुणीसम्बन्धी स्पष्ट धारणा प्रकाशमा ल्याउनुपर्ने, थेरवादअनुरूप आधिकारिक संस्कारको निर्माण तथा प्रचलन, प्रव्रजितहरू वृद्ध एवं रोगव्याधि हुँदा उचित व्यवस्थापन, धर्मदूत सेवाका लागि महासंघवाट छुट्टै अक्षय कोषको खडा गर्ने, उपत्यका वाहिर श्रामणेर-प्रव्रज्या दीक्षा दिन निश्चित उल्लेख्य महास्थविर भिक्ष्हरूमध्येवाट कोही स्लभरूपमा उपस्थित गराउन सक्ने प्रावधान गरिनुपर्ने, साधारण सभा र वार्षिक सभामा स्पष्टता हुनुपर्ने, परियत्ति शिक्षासम्बन्धी व्यापकताका लागि पारदर्शिता एवं व्यापकताको खाँचो आदि विविध विषयसम्बन्धी ओपन फुलोरमा कुरा उठाइएको थियो भने महासंघका सचिव भिक्षु कोण्डन्यले स्पष्टिकरणका लागि क्रमिकरूपमा जवाफ दिन्भयो ।

सभापितत्व ग्रहण गर्नुहुने महासंघका अध्यक्ष भिक्षु कुमार काश्यप महास्थिवरले संघसदस्यहरूवीच सांधिक चेतनाका विकास, सामूहिक रूपमा बुद्धशासनलाई अघि वढाउने कार्यका कार्यगत एकताको आवश्यकता, समय समयमा संघसमागमको व्यवस्था गरिंदै लानसके अगाडि वढ्न ढोकाहरू खुल्दैजाने हुन्छ भन्ने ओवादसहित उपदेश दिनुभई पुण्यानुमोदन गर्नुभई सभा विसर्जन पनि गर्नुभयो । सो दिन विहान जलपान डा. केशरी वजाचार्य, दिवा भोजनका लागि रोशन बहादुर शाक्य तथा दिवा सर्वतका लागि दयाकृष्ण श्रेष्ठ परिवारले सौजन्य गर्नुभएको थियो भने साधारण सभामा भिक्षु भिद्दयले उद्घोषण गर्नुभएको थियो।

#### प्रब्बज्या सम्पन्न

विश्वशान्ति विहार, मिन भवनमा प्रत्येक वर्षमा गरिँदै आउने प्रव्यज्या कार्यक्रम अनुसार गत जेष्ठ ३ गतेका दिन नेपालका विभिन्न स्थानका १३ कुलपुत्रहरुलाई विहार प्रमुख भिक्षु ज्ञानपूर्णिक महास्थविरको उपाध्याय एवं आचार्यत्वमा प्रव्यजित गराई शासनमा दिक्षित गरिएकोछ ।

विहारमै बुद्धधर्म सम्बन्धि अध्ययन अध्यापन गराउनुका साथै सरकारी स्तरको शिक्षा पनि प्रदान गरिँदै आएको यस केन्द्रमा हाल शैक्षिक सत्र २०६३/६४मा अध्ययन अध्यापन गर्नेहरु कक्षा ६,७,८,९, र १० गरी क्रमश१० जना ६ जना ५ जना १० जना र ६ जना गरी कूल ३७ जना विद्यार्थीको रुपमा अध्ययन गरिरहेका छन्।

#### बुद्ध पूजा सम्पन्न

स्वयम्भू जेष्ठ २८:-आनन्दकुटी विहारमा प्रत्येक पूर्णिमा

भौं गत जेष्ठ पूर्णिमाका दिन पनि विविध धार्मिक कार्यक्रमका साथ वृद्ध पूजा सम्पन्न भएको छ ।

बौद्ध परम्परा अनुसार सर्वप्रथम शील समादान गरी शुरुगरिएको उक्त बुद्धपूजा कार्यक्रममा विगतका पूर्णिमामा भौ बुद्धपूजा परित्राण पाठ पश्चात श्री लंकामा अध्ययनरत भिक्षु अशोकद्वारा धर्मदेशना गरिएको थियो । अन्तमा पृण्यानुमोदन पश्चात भोजन दानपछि कार्यक्रम समापन गरिएको थियो ।

#### बिदाई समारोह

जेष्ठ २८:-स्वयम्भू स्थित आनन्दकुटी विहारमा जेष्ठ पूर्णिमाको दिन, पूर्णिमाको कार्यक्रम पश्चात आनन्दकुटी विहार गुठीको आयोजनामा एक विदाई समारोह सम्पन्न गरिएको समाचार छ ।

३ वर्षे कार्यकाल पुरा गिर स्वदेश फर्कन लाग्नु भएका नेपालका लागि श्री लंकाका महामिहम राजदूत ग्रेस् अम्मल आशिवांदमलाई विदाई समारोहमा आनन्दकुटी विहार गुठी लगायत विभिन्न वौद्ध संघ-संस्थाहरुले, उहाँले नेपाल वसाई अविधमा बुद्धधर्म दिइएको सहयोग र हौसला दिएको कदर गर्दै उपहारहरु, कदरपत्र प्रदान गरी विदाई गिरएको थियो ।

उक्त समारोहमा बुढजयन्ती समारोह सिमितिका महासचिव श्री संघरत्न शाक्य, महिला वौढ संघंका श्रीमित डा. केशरीलक्ष्मी मानन्धर, युवा वौढ समूह काठमाण्डौका अध्यक्ष त्रिरत्न मानन्धर, आनन्दकुटी विहार गुठीका अध्यक्ष भिक्षु कुमार कास्यप महास्थिवर आदिले आ-आफ्नो मन्तव्य दिनु भएको थियो भने राजदूत ग्रेस् अम्मल आशिर्वादमले पिन आफ्नो मन्तव्य राख्नु भएको थियो । सवैं मन्तव्यमा नेपाल र श्री लंका वीचको सुमधुर सम्बन्धलाई अभ अगाढ तुल्याउँदै सक्दो सहयोग आदान-प्रदान गर्नु पर्ने क्रा प्रकाश पारिएको थियो ।

अन्तमा कार्यक्रम सञ्चालक एवं आनन्दकृटी विहारका सचिव धर्ममूर्तिले सवैंलाई धन्यवाद दिनु भएको थियो ।

दायक सभा, बुद्धजयन्ती समारोह सिमितिका र आनन्दकुटी विहार गुठीकाले संयुत्त रूपमा दिइएको कदरपत्र अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका सिचव भिक्षु कोण्डञ्जले समारोहमा पढेर सुनाएपछि समारोहका सभापित भिक्षु अश्वघोष महास्थविरले महामहिम राजदूतलाई प्रदान गरियो । कदरपत्र पढेर सुनाउने कममा सिचव भिक्षु कोण्डञ्जले केहि आफ्नो मन्तव्य पनि दिनु भएको थियो ।

उक्त अवसरमा उपहार प्रदान गर्नुहुने संघ-संस्थाहरु यस प्रकार रहेका छन् ।

आनन्दकुटी विहार गुठी, आनन्दकुटी दायक सभा, बुद्धजयन्ती समारोह समिति, महिला बौद्ध संघ, नेपाल युवा बौद्ध समूह, काठमाण्डौ, विश्वशान्ति विहार परिवार, आनन्दकुटी

विद्यापीठ, र सुखि होतु नेपाल।

ती संघ-संस्थाहरु मार्फत नेपाली बौद्धहरुको प्रतिनिधित्व गर्दै नेपालमा बुद्धधर्म उत्थानमा सहयोगी राष्ट्रका प्रतिनिधित्व गर्ने महामहिम राजदूतज्यूलाई उपहार प्रदान गरिएको थियो ।

पुरानो उपासक सम्मानित

आनन्दकुटी दायक सभा अध्यक्ष एवं आनन्दकुटी विहारका पुरानो उपासक श्री तिर्थ नारायण मानन्धरलाई वहाँले बुद्धधर्ममा पुऱ्याउनु भएको योगदानको कदर स्वरुप खादा तथा फोटो उपहार प्रदान गरि श्री जुजुभाई सपरिवारवाट सम्मान गरिएको छ ।

पुस्तक बिमोचन

आषाढ १७ स्वयम्भू:-स्वयम्भूस्थित आनन्दकुटी विहारमा आषाढ १७ गतेका दिन एक समारोह वीच अखिल नेपाल भिक्षु महासंघका अध्यक्ष एवं बिहार गुठीका अध्यक्षका साथ आनन्दकुटी बिहारका प्रमुख आचार्य भिक्षु कुमार कास्यप महास्थविरले 'अपादान पालि' पुस्तक विमोचन गर्नु भयो।

उक्त विमोचित पुस्तकको अनुवाद नेवासिक भिक्षु तथा आनन्दकुटी विहार गुठीका सदस्य सचिव रहनु भएका भिक्षु धर्ममूर्ति स्थिवरद्वारा नेपाल भाषामा गर्नु भएको थियो । पुस्तकको प्रकाशनको लागि लाग्ने सम्पूर्ण खर्च अनुवादकका पिता हिरालाल नकर्मिले आमा मोहनमाया (कान्छी) नकर्मि र सपरिवारवाट व्यहोरिएको थियो । आफ्नो ८७ औं जन्मदिनको अवसरमा हिरालाल नकर्मि सपरिवारद्वारा आषाढ १७ गतेका दिन आनन्दकुटी विहारमा भिक्षु महासंघलाई र आमन्त्रित सम्पूर्ण अतिथिहरुलाई विमोचित उक्त पुस्तक वितरण गर्नुका साथै भोजनको प्रवन्ध पिन गर्नु भएको थियो ।

प्रकाशित उक्त पुस्तकको बारेमा वोल्ने ऋममा अंनुवादक भिक्षु धर्ममूर्तिले 'अपदान पालि' 'थेरापदान'को पहिलो भाग भएको र दोश्रो भाग पनि छिट्टै प्रकाशनमा आउने जानकारी दिनु भयो ।

उक्त समारोहमा मन्तव्य दिने क्रममा भिक्षु वोधिसेन महास्थिविरले धन भन्दा ज्ञान ठूलो भएको उल्लेख गर्नु हुँदै वृद्धधर्मका यस प्रकारका पुस्तकहरु प्रकाशनार्थ सबैंक श्रद्धालु उपासक उपासिकाहरु अग्रसर हुनु पर्नेमा जोड दिनु हुँदै थेरपदानको प्रकाशनार्थ सम्पूर्ण खर्च व्यहोरिदिनु भएका दाताहरुमा साधुवाद दिनुभयो । अर्का प्रवक्त दुण्ड वहादुर वजाचार्यले नेपाल भाषामा त्रिपिटक ग्रन्थ अनुवाद प्रकाशन गर्ने परियोजना भएकोले यसमा सबैंको सहयोग अपरिहार्य भएको उल्लेख गर्नु हुँदै सहयोगको लागि विशेष जोड दिनु भयो ।

उक्त विमोचनका प्रमुख आचार्य कुमार कास्यप महास्थिविरले अनुवादक भिक्षु धर्ममूर्तिको कार्य सहाणीय भएको उल्लेख गर्नु हुँदै यस्तै प्रकारका बुद्धधर्मका ग्रन्थहरु अनुवाद र रचनामा अघि बद्दनेछ भन्ने आशा र विश्वास प्रकट गर्दै उपासक श्री हिरालाल नकिर्म सहित सम्पूर्ण परिवारको कार्य प्रसंशनिय भएको बोलनु हुँदै भविष्यमा पनि यस्ता कार्यमा साथ दिने विश्वास व्यक्त गर्नु भयो ।

भिक्षु धर्ममूर्तिले स्वागत भाषणबाट शुरु गर्नु भएको उक्त कार्यक्रममा उपस्थित सकल उपासकोपासिकाहरुलाई परित्राण सज्भायना गरीं आर्शिबाद दिंदै अन्तमा धन्यबाद ज्ञापन पश्चात सम्पन्न भएको थियो ।

#### गोष्ठी सम्पन्न

भक्तपुर:- बौद्ध संघ भक्तपुरको आयोजनामा हालै नेपाल रेडकश भवन, भक्तपुरमा एक कार्यशाला गोष्ठी सम्पन्न भयो ।

उक्त गोष्ठी भिक्षु आनन्दबाट उद्घाटन पश्चात विधिवत् रुपमा डा. केशवमान शाक्यको सिकयतामा सञ्चालित कार्यक्रममा नेपालका विभिन्न जात-जाति तथा ७६ जना वौद्ध विद्वानहरु बीच अन्तरिक्तयात्मक रुपमा नेपालको सन्दर्भमा धर्मिनरपेक्षता प्राप्तीका उपाय तथा जात-जातिका विषयमा दिशाबोधलाई कार्यरुप दिने उद्देश्यले प्रचार-प्रसार्थ एक नौ सदस्यीय कमिटि पनि निर्माण गरिएको छ ।

गोष्ठीमा भएका अन्तरिक्तयात्मक छलफलबाट धर्मिनरपेक्षता सम्बन्धी समस्या र उपाय माथि लोक वहादुर शाक्य, कृष्ण कुमार प्रजापित, सुमित्रा मानन्धर गुरुङ्ग र अमृत घलेले टिप्पणी गर्नु भएको थियो ।

उक्त कार्यक्रम संघका अध्यक्ष संघरत्न शाक्यको सभापितत्वमा भएको उक्त कार्यक्रम स्वागत भाषण क्रममा विरत्न शाक्यले गोष्ठीको उद्देश्य र उपादेयता बारे प्रकाश पारिएको थियो । अन्तमा लक्ष्मीचन्द्र बजाचार्यले धन्यवाद दिदै सभापितको अनुमतिमा गोष्ठी विसर्जन भएको थियो ।

#### धर्म देशना

यल ने. सं १९२६ तछलागा४:- नेपाल सम्बत अनुसार प्रत्येक महिनाको पहिलो दिनको एक पटक गरिने बद्ध- पूजा कार्यक्रम, गत तछलागा ४का दिन पनि विश्व मैत्री विहारमा बुद्ध-पूजा सम्पन्न भयो।

बौद्ध पद्धति अनुसार पञ्चशील समादान पश्चात शुरु भएको उक्त बुद्ध-पूजा कार्यक्रममा अनगारिका सुजाताबाट गुरुमा गृही विनय सम्बन्धी आमा-बुबा तथा छोरा-छोरी र मित्र-बान्धव प्रति एक आपसमा एक-अर्काले गर्नु पर्ने काम र कर्तव्यका बारे व्याख्या गर्नुभएको थियो ।

उक्त कार्यक्रममा सदा भौं गत बुद्ध-पूजाका विषयमा बोल्नु हुने द्वय अष्टमाया र बोधिरत्नहरुलाई अनगारिका सुजाता गुरुमाले हौसला स्वरुप पुरस्कार बितरण पिन गर्नु भयो । साथै दिल शोभा तथा शान्तरत्न द्वयले क्रमश परोपकारको भावना जागृत गराउन सकेमा मनमा शान्ति जगाउन सिकने र वाल-मूर्खहरुको संगत गर्न नहुने र कल्याण मित्रको संगतवाट मात्र प्रगति र हित हुने कुरा धर्म प्रवचन सुन्ने कममा थाहा पाएको जानकारी गराउनु भयो। कार्यक्रममा पूर्णमान चित्रकारले स्वागत भाषण तथा हेराकाजीद्वारा धन्यवाद ज्ञापन गर्नु भएको थियो।

#### नि:शुल्क स्वास्थ्य शिबिर सम्पन्न

बैंशाख २८ विराटनगर:-२५५० औं बुद्ध जयन्तीको शुभ अवसरमा युवा बौद्ध संघ विराटनगर तथा यूराशिया रेयुकाईको २० औं शाखा विराटनगरको संयुक्त आयोजनामा नि:शुल्क स्वास्थ्य शिविर सम्पन्न भएको छ ।

विराटनगर बुद्ध विहारको प्राङ्गनमा सम्पन्न भएको उक्त स्वास्थ्य शिविर कार्यक्रममा कोशि अञ्चल विराटनगरका डा. राजकुमार सिंह तथा स्टाफ नर्स नीकिता भट्टराई लगायत स्वास्थ्य टोलिद्वारा सेवा पुऱ्याइएको थियो । उक्त शिविरमा विभिन्न ६८ रोगीद्वारा स्वास्थ्य शिविरमा भाय लिएका थिए।

मोरङ्ग जिल्ला बार एशोसिएनका अध्यक्ष्य अधिवक्ता श्री जगत थापाले उद्घाटन गर्नु भएको उक्त कार्यक्रम मोहन ताम्राकारको सभापतित्वमा सम्पन्न भएको थियो।

#### अन्धकारबाट उज्यालोतिर

नगदेश जेष्ठ २४:-भक्तपुर,िठमी नगदेश बौद्ध समूहका सदस्य पूर्ण कुमारी बाडेको निधन पश्चात वहाँको दुई आँखा परिवारको सहमतिमा तिलगंगा आँखा केन्द्रलाई दान गरिएको थियो।

उक्त दान गरिएको दुई आँखा मध्ये एक सिन्धुलि निवासी ३६ वर्षिय दुखी महिलालाई र अर्को एक टौदह निवासी १२ वर्षिय वालिकामा सफल प्रत्यारोपण गरिएको कुरा तिलगंगा आँखा केन्द्रवाट जानकारी प्राप्त भएको छ ।

#### पदोन्नति

पाटन जेष्ठ २७:-विश्व भातृत्व बौद्ध युवा संघ (wfby) को अप्रिकि ९-२३सम्म ताइवानको फो-क्वान मन्दिरमा भएको सम्मेलनमा भाग लिने भएका युवक बौद्ध मण्डलका प्रमुख सानुराज शाक्य र सदस्य सुरज शाक्य भाग लिन भएको उक्त सम्मेलनमा भएको कार्यसमितिबाट क्रमश सानुराज शाक्य सहायक कोषाध्यक्ष रसुरज शाक्य युवा विकाश कवको सहायक उपाध्यक्ष पदमा नियुक्त भएको जानकारी प्राप्त भएको छ ।

#### ध्यान हल निमार्ण सम्पन्न

युवक बौद्ध मण्डलको सिकयतामा पाटनस्ति किन्हुबिहलमा लम्बाई १२"६० फुटको ध्यान हल निर्माण सम्पन्न भएको छ । उक्त हलमा ४२"को बुद्ध मूर्ति, महासचिव राजेश शाक्यद्वारा निर्माण गरी बुद्ध मूर्ति समेत प्रतिस्थापना गरिएको समाचार छ ।

#### बक्तृत्व कला सञ्चालन

यही आषाढ पूर्णिमा (गुरु पूर्णमा)को उपलक्ष्यमा १४औं पाटन जिल्लाव्यापी बौद्ध बक्तुत्वकला प्रताियोगिता आउने असार ३१ गते सञ्चालन हुने उक्त कलाका संयोजक सिचव नन्द ( सानुभाई)शाक्यद्वारा जानकारी प्राप्त भएको छ । साथै उक्त प्रतियोगितामा विभिन्न १२ संघ-संस्थास्थाहरुले भागलिङ्गने पनि जानकारी गराउनु भयो ।

#### उत्कृष्ट कलाकार सम्मान गरिने

यही आउने श्रावण १७गतेका दिन युवक बौद्ध मण्डलको ३६औं जन्मोत्सवको उपलक्ष्यमा पाटन नगरको नक्सा सहित पाटन नगरका उत्कृष्ट बास्तुकलाका चित्र सहित पुस्तिका प्रकाशित गरिने र पाटनका उत्कृष्ट कलाकारहरुलाई सम्मान गरिने भएको छ ।

#### बौद्ध हाजिर-जवाफ सम्पन्न

आषाढ ३:- लिलतपुरस्थित अक्षश्वर महाविहारमा नेपाल बौद्ध परिषद्द्वारा २५५०औं बुद्धजयन्तिको उपलक्ष्यमा आयोजना गरि गत जेष्ठ २९ गतेदेखि आषाढ ३ गतेसम्म सञ्चालित बुद्धधर्म विषय बौद्धं हाजिर-जवाफ प्रतियोगिता गत आषाढ ३ गतेका दिन सुजाता गुरुमाको प्रमुख आतिथ्यमा परिषदका अध्यक्ष महीश्वर राज बज्जाचार्यको सभापतित्वमा हाजिर-जवाफ प्रतियोगिता सम्पन्न भएको छ

विभिन्न १८ वटा बौद्ध संघ-संस्था तथा पुस्तकालयहरु सहभागि प्रतियगिताका फाइनलमा ४ वटा टिमले प्रवेश पाएको थियो । उक्त४ टिमहरु मध्ये क्रमश आलोक वाचनालय इखाछै प्रथम दीपंकर परियति शिक्षालय नागवहाल तथा वेलुबनाराम विहार ठेचो देतिय र यज मनोहर महाविहार सुवाह तृतीय स्थान प्राप्त गरि पाटन औद्यौगिक क्षेत्रका शाक्य जाडण्काफ्ट इण्ड्रिष्ट्रजका प्रोप्राइटर श्री सागर शाक्यको हातबाट उपहार प्राप्त गरे थिए।

#### पाँचौ संस्करण प्रकाशित

लोकप्रिय तथा सुप्रसिद्ध पालि अर्थसहितको प्रथम पटक आचार्य भिक्षु अमृतानन्दद्वारा अनुदित् धम्मपद गाथा पुस्तिका अत्यधिक लोकप्रिय र मागका कारण हेराकाजि सुझका (शाक्य) नागवहालको सिक्रयतामा पाँचौ संस्करण प्रकाशित भएको छ ।

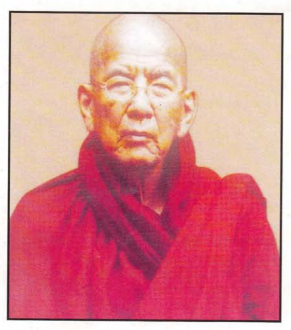
उक्त धम्मपद गाथामा भगवान् बुद्धले विभिन्न व्यक्तिहरूलाई विभिन्न स्थानमा कारणा कारणवश दिनु भएको उपदेशहरूको गाथाहरूमात्र संग्रहित यम्मककवग्ग देखि ब्राम्हण वर्ग सम्म छिब्बस वर्गमा चार सो तेहिसवटा गाथा सम्माहित उक्त पुस्तिका विभिन्न चन्दा दाताहरू तथा आफू स्वयंले समेत चन्दा हालि हजार प्रति प्रकाशित गरिएको छ ।

साथै उक्त पुस्तक शुलभ र सरल तरिकाबाट ईच्छित व्यक्तिहरूले प्राप्त गर्न सकोस् भन्ने मंगलवजारका विभिन्न पुस्तक पसलहरूमा उपलब्ध हुन सक्ने गरि राखिएको जानकारी प्राप्त भएको छ ।

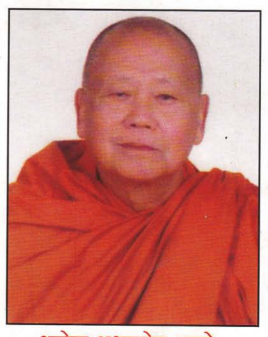
पुस्तक पाईने स्थानहरू विद्यापुस्तक भण्डार, महापाल, मंगलवजार, लिलतपुर जनरल ईम्पेक्स, मंगलवजार, लिलतपुर न्यू यूनिभरसल इजूकेशन सेन्टर, मंगलवजार, लिलतपुर र कृष्ण बुक्स एण्ड स्टेशनरी, मंगलवजार, लिलतपुर



# हार्दिक शुभकामना



श्रद्धेय बुद्धघोष अन्ते संघनायक



श्रद्धेय अश्वधोष अन्ते संघ उप-नायक

श्रद्धेय बुद्धघोष भन्ते तथा अश्वघोष भन्ते नेपालको, बुद्धशासनको जरीमामय पद संघनायक र संघ उप-नायक जरता उच्चपदमा आशीन हुनु भएकोमा वहाँहरूको जीवनकालमा नेपाली बुद्ध शासनमा उत्तरोत्तर प्रजति तथा शासन चिरस्थायीको कामना जर्दछौं।

आनन्दकुटी विहार गुठी, परिवार तथा आनन्दभूमि परिवार स्वयम्भू बुद्ध जयित समारोह समिति, परिवार सिघःल, नःघल काठमाण्डौ